I ARTICULOS

NIEVES RODRIGUEZ RODRIGUEZ

Investigadora Posdoctoral en la Universidad Complutense de Madrid

Congregar en el arte la
interpretacion de la vida:
los rostros de Antigona

Resumen

Maria Zambrano convivié durante dos décadas

con el personaje de Antigona. Aparece, a veces
veladamente, a veces de modo explicito, en los libros
esenciales de su pensamiento, aquellos que indagan
en la piedad, el tiempo, la democracia o los suefios.
Con la redaccidn final de La tumba de Antigona
(1967) cesa, en cierto modo, esa convivencia, pero

se construye asi el personaje que de manera mas
intensa ha sido recogido en el teatro contemporaneo
por actrices como Marisa Paredes, Victoria

Vera o Ana Garcia.

Palabras claves
Literatura dramadtica; tragedia; exilio;
artes escénicas.

Antigona, 03-2025, pp. 40-49

40

Congregate in art the
interpretation of life:
the faces of Antigone

Abstract

Maria Zambrano lived with the character of
Antigone for two decades. It appears, sometimes
veiled, sometimes explicitly, in the essential books
of his thought, those that investigate piety, time,
democracy or dreams. With the final writing of La
tumba de Antigona (1967), that coexistence ceases,
in a certain way, but the character that has been
most intensely taken up in contemporary theater by
actresses such as Marisa Paredes, Victoria Vera or
Ana Garcia is thus constructed.

Keywords
Dramatic literature; tragedy; exile; performing arts.



1. Steiner, G., Antigonas. La
travesia de un mito universal para
la historia de Occidente, Gedisa,
Barcelona, 2020, p. 17.

2. Zambrano, M., La tumba de Antigona
(y otros textos sobre el personaje
trdgico), (ed. Virginia Trueba), Catedra,
Madrid, 2013, p. 258.

3. «Propiamente no tengo ambicién
literaria, y no necesito adherirme a
ninguin patrén dominante, puesto que
no aspiro a ocupar puestos brillantes
y famosos. En cambio, cuando llegue
el tiempo, quiero hablar con toda la
franqueza de que sea capaz. Ciencia,
arte y filosoffa crecen ahora tan juntos
dentro de mi que en todo caso pariré
centauros [a Rohde, febrero de 1870]»,
escribe Nietzsche mientras escribe

El nacimiento de la tragedia. En F.
Nietzsche, El nacimiento de la tragedia,
introduccién de Andrés Sénchez
Pascual, Alianza Editorial, Madrid,
2016, pp. 14-15.

Congregar en el arte la interpretacion de la vida: los rostros de Antigona
NIEVES RODRIGUEZ RODRIGUEZ

El modelo perfecto de tragedia hasta el siglo XVIII fue Edipo Rey tal y como sefiala
reiteradamente Aristételes en su Poética, el tratado de composicién estética sobre
la tragedia como arte mimético. En este ensayo, el filésofo griego revela dos tér-
minos significativos para comprender, quiza, el cambio de canon a partir del siglo
citado, nos referimos a la catarsis y a la anagndrisis. En verdad, estos términos, en
cierto sentido, puedan ser leidos como uno mismo, pues si bien el primero hace
referencia a una comunidad a partir de los sentimientos de temor y compasién
—que es como definird Aristételes a la catarsis— el segundo, hace referencia a un
individuo, uno que reconoce previa aceptacién de su error tragico, su identidad.
Es decir, la catarsis hace referencia a una comunidad que encuentra su identidad
porque previamente la ha encontrado de manera individual. ¢éPodria ser ese el
punto de unién entre el personaje trdgico y la comunidad que lo contempla?

A juzgar por los numerosos escritos de Maria Zambrano en relacién con el
exiliado como personaje tragico que encontramos en decisivos libros como El
hombre y lo divino, Delirio y destino o Los bienaventurados, podriamos decir que si.
Pero como anuncidbamos, no serd hasta finales del siglo XVIII cuando «poetas,
filésofos e intelectuales europeos sustentan la difundida opinién de que la Anti-
gona de Séfocles era no solo la mds excelente de las tragedias griegas sino una
obra de arte mds cercana a la perfeccién que cualquier otra producida por el espi-
ritu humano». Si bien serdn muchas las razones que hardn que el paradigma de
tragedia perfecta pase de ser Edipo Rey a Antigona, encontrardn su cenit politico
y poético en el siglo XX —donde mds versiones se producen— cuando el esta-
llido de dos guerras mundiales y de la guerra civil espafiola, asi como la obligada
esencialidad del lenguaje tras la experiencia del trauma, cambian, para siempre,
las nociones de catarsis y anagnorisis, pues ahora serd no solo la heroina trdgica la
que se sacrificard por su comunidad, sino la historia misma martir de la Historia:

Mas la tragedia es un suceso del ser. Y el tiempo sucesivo no puede
medirlo, dar cuenta de él; que este suceso no se extiende en el tiempo. La
historia o fabula trdgica se engendra por la fatalidad, en la que entra la de
darse en un cierto tiempo histérico que la condena y de la que viene a ser
como uno de sus infiernos; el infierno de un aspecto de la libertad que no
puede encontrar manifestacién en ese momento de la historia2.

Esta concepcién de la tragedia como «suceso del ser» la vamos a encontrar
con anterioridad recogida en El nacimiento de la tragedia de Nietzsche, autor tan
ligado al pensamiento zambraniano, cuando éste recoge la idea de que solo como
fendmeno estético estd justificada la vida. Como se sabe este ensayo centauro3 se
propone indagar el origen y los efectos de las dos fuerzas opuestas que gobiernan
el arte, la fuerza dionisiaca y la fuerza apolinea, que segun el filésofo aleman
estaban unidas en la tragedia griega hasta que son separadas por el triunfo de la
racionalidad. Maria Zambrano serd capaz de recoger ambas fuerzas en el delirio
de Antigona, ese lenguaje expresion de su razén poética que serd el contrapunto
de la musica para Nietzsche, al menos en lo que a la tragedia se refiere, épor

41



4. Se refiere a él en su libro El hombre
ylo divino de esta manera: «La actitud
de preguntar supone la aparicién de

la conciencia; de la conciencia, ese
desgajamiento del alma. Una rotura [...].
Y asi, este desgajamiento del alma, la
pérdida de la inocencia en que surge

la actitud consciente, no es sino la
formulacion, la concrecién de una larga
angustia, de este delirio persecutorio.
El delirio persecutorio no pregunta,
pues no tiene a quién dirigirse, y

mds bien se aplaca, cuando puede
preguntar. La pregunta solamente
puede nacer dentro de una situacién
de una cierta seguridad; el ser humano
se ha afirmado a si mismo a través del
padecer y el trabajo en ese saber tragico
que declara Esquilo [...]», Zambrano,
M., El hombrey lo divino, Obras
Completas vol. I, Galaxia Gutenberg,
Barcelona, 2011, p. 116.

5. Almagro, municipio de Ciudad Real,
es desde el punto de vista de teatral un
espacio muy relevante por tres razones:
1) Cuenta con un Corral de Comedias
del siglo XVIl y es el tinico ejemplo de
teatro conservado en su integridad en
Espafa; 2) El Festival de Teatro Cldsico
de Almagro, imprescindible encuentro
alrededor de nuestro teatro del Siglo
de Oroy 3) Desde 1994 alberga el
Museo Nacional del Teatro, donde

se retine la historia y la evolucion del
teatro en Espafia.

6. Castillo, J., «La tumba de Antigona:
Tragedia y Misericordia» en Papeles
de Almagro. El pensamiento de Maria
Zambrano, 1983, pp. 5-7.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

qué? ¢Qué buscan ambos autores? A nuestro juicio, el cambio se produce por la
reiterada disolucidén del coro trdgico en las composiciones literario-dramadticas.
Como se sabe el coro era el eje de un compuesto de musica y canto que, a su vez,
conformaba la raiz formal y el centro del género. El coro trdgico tenia ademds
muchas funciones, desde las opiniones recitadas reflejando todos los matices
de la percepcién hasta acercar o alejar al espectador con relacién a la escena.
El coro era dionisfaco y apolineo a partes iguales. Sin embargo, su desaparicién
en pro de una racionalidad que Nietzsche situa en Euripides, la encontramos
también en muchas de las versiones que de la Antigona de Séfocles se han hecho
durante el siglo XX. La propia pieza dramdtica de Maria Zambrano La tumba de
Antigona (1967) carece de coro, pero ¢qué estrategia sigue la filésofa para que lo
que produce la musica y el canto estén, de algiin modo, presentes en su version?

En el delirio como lenguaje dramatico, esa «palabra liberada del lenguaje» a
la que alude en Claros del bosque (1977) que se presenta como mascara y verdad,
esa palabra que, a su vez, se presenta fuera de la razén porque lo que quiere es
poder entrar en realidad. De hecho «entrar en realidad» es la expresion contraria
en Zambrano de «entrar en razén», pues que alguien que delira no ha perdido la
razon, mas bien al contrario, ha entrado en una dimension de la conciencia mas
despierta que la conciencia comun. Y es ahi donde encontramos a su Antigona,
inventado un universo semdntico paralelo porque el real no la sostiene. Lo que
pretende el delirante, entonces, —aqui Antigona— es mediante la traslacién de
su ser recuperar vinculos con la realidad experiencial y con la realidad externa,
motivo por el que Marfa Zambrano distingue el delirio de la historia o delirio
persecutorio# y del delirio de la persona, el primero es expresion del padecer, el
segundo es creador. ¢Vamos al teatro a delirar? éVamos al teatro a salir de nuestro
mundo para adentrarnos en otro mas «real» que nos sostenga? ¢Vamos al teatro
para salir a encontrar vinculos con nuestra realidad? A todas estas preguntas, a
la posibilidad que albergan estas preguntas, se acerca Maria Zambrano con su
obra La tumba de Antigona (1967) y tras ella un numeroso elenco de artistas que
a lo largo de los afios se han acercado a las posibilidades escénicas que ofrece la
pieza zambraniana.

La primera representacion que tuvo lugar en Espafia de La tumba de Antigona
fue a primeros de julio de 1983 en Almagros. Alli se realizé un seminario sobre
el pensamiento de Maria Zambrano patrocinado por la Fundacién Conde
Cabra-Antigua Universidad de Almagro que promovié Jesus Moreno Sanz. Sabe-
mos que ademads del seminario tuvo lugar, entre diversos actos culturales, la
representacion teatral de un extracto de La tumba de Antigona®. Maria Zambrano
no regreso a Espafia hasta el 20 de noviembre de 1984, por lo que no pudo ver
la representacién de su obra. Estando ya en Madrid, y en contacto con Alfredo
Castellén, ambos prepararon la version que firmé este dltimo. Si bien la represen-
tacion tuvo lugar en agosto de 1992 en el Teatro de Mérida, no fue hasta 1997 que
se publicé en Madrid por la SGAE. Esta versién contaba con un coro tragico que
el propio Alfredo, autor y director, ided para su puesta en escena. Antes de llegar

42



7. Fue el dia de nuestro primer
encuentro en casa de Soledad de
Andrés, hija de Pablo de Andrés Cobos,
maestro republicano amigo del padre de
Maria Zambrano, Blas José Zambrano.
Soledad de Andrés y José Luis Mora
editaron el precioso epistolario De

ley y de corazén. Historia epistolar de
una amistad. Maria Zambrano y Pablo
de Andrés Cobos. Cartas (1957-1976),
Ediciones Universidad Auténoma de
Madrid y Caja Segovia. Obra social y
cultural, 2011,

8. El Pais, (16 de agosto de 1992).
«Victoria Vera interpreta a
Antigona en el Festival de Teatro

de Mérida», recuperado de https://
elpais.com/diario/1992/08/16/
cultura/713916002_850215.html.
[Consultado el 15 de enero de 2025].

Congregar en el arte la interpretacion de la vida: los rostros de Antigona
NIEVES RODRIGUEZ RODRIGUEZ

ahi es importante recalar en un trabajo audiovisual previo, Maria Zambrano.
Pensamiento y exilio (1990). El propio Castellén a quien esto escribe le regalé una
copia de este trabajo el 27 de mayo de 20157. En el cuerpo del DVD, en letra més
pequefia Castellén afiadié: «Voz Marisa Paredes. Antigona». La primera opcién
de Antigona para Castellén —quiza uno de los mejores conocedores de la pieza
dramdtica de Zambrano— fue Marisa Paredes (Madrid, 1946-Madrid, 2024) a
quien el mundo de la actuaciéon ha despedido recientemente. Allf vemos a una
joven actriz filmada con un primer plano continuo que recita el momento previo
en que Creén sale definitivamente de la tumba-casa de Antigona y esta se queda
sola para siempre, asumiéndolo. Es interesante comprobar como el rostro, el solo
rostro mds la palabra, sin exceso de movimiento fisico, dejan ver a una mujer
delirando entre la vida y la muerte. La voz grave de Marisa Paredes, de cadencia
engolada en algunas terminaciones, los ojos desorbitados en un primer plano
inquietante son suficientes para que ese lenguaje del delirio produzca una emo-
cién extraflada. Fue, sin duda, una interpretacion brillante, una interpretacion
que gusto a su director Alfredo Castellén que pensé en Paredes para su estreno
teatral en el Teatro de Mérida ya que ambos, adema4s, habian trabajado previa-
mente en la filmacién de Segovia: un lugar de la palabra cuyo texto integro recitaba
Marisa Paredes —y que Castellén nunca pudo estrenar—. Sin embargo, por moti-
vos profesionales Marisa Paredes no pudo estrenar en el Teatro de Mérida y en
su lugar lo hizo la icénica actriz Victoria Vera. Antes de llegar ahi, quisiéramos
rescatar las palabras que en el Programa Homenaje a Maria Zambrano realizado
en 1991 y emitido en 2004 con ocasién del centenario de su nacimiento, Marisa
Paredes relata desde el Teatro Clasico de Mérida, entre sus ruinas:

Conoci a Maria Zambrano una tarde de invierno, hermosa, en Madrid.
Hablabamos de su vida, de su obra, y ella me hablaba, fundamentalmente,
de un suefio que ella tenfa, que era ver representada La tumba de Antigona.
Decia ella, no quisiera morirme sin verla representada. Es un suefio que
compartimos, yo tampoco quisiera morirme sin ver que Maria pueda
asistir un dia a la representacién de su obra en un escenario asi, en un
teatro asi. Hay un prélogo que antecede al texto de la pieza dramatica
que a mi me parece apasionante. Yo le pregunté a Maria cémo habia que
representar a su Antigona y ella me dijo: «Con pasion».

Como hemos adelantado Alfredo Castelldn eligid, finalmente, a Victoria Vera
—v la compafifa de esta— para encarnar al personaje de Antigona. Se ha de recor-
dar que, tras cinco afios de ausencia teatral, Vera regresa a las tablas en la 382
edicion del Festival de Mérida y con un texto de Maria Zambrano, una proeza que
supuso que todas las miradas y las esperanzas en una actriz de su talla estuvieran
muy vivas en el estreno de agosto de 1992. En una entrevista de la época para el
peridédico El Pafs, Victoria Vera confesé que «mi interpretacion estd enteramente
al servicio del texto de Zambrano, que es filoséfico, existencial, hablado en un
castellano hermoso, pero muy dificil»8. Hay que decir que, en verdad, se enfren-
taba a una versién de Alfredo Castelldn, pues el texto integro de Zambrano no

43



9. ABC, (24 de marzo de 2002).

«No he hecho nada en lo que no
creyese», recuperado de https://
www.abc.es/estilo/gente/
abci-victoria-vera-no-hecho-nada-no-

creyese-200203240300-87242 _noticia.

html?ref=https%3A%2F%2Fwww.
google.com%2F. [Consultado el 13 de
enero de 2025].

Antigona  Revista de la Fundacién Maria Zambrano
N.°03 2025

se representaria hasta muchos afios después. Es, sin embargo, significativa la
defensa que hace en esa misma antecritica del texto zambraniano: «Es un texto
que expresa el punto de vista de la autora sobre el exilio, el hombre, los grandes
temas que siguen gravitando sobre la vida». La huella de esta interpretacién per-
duré de manera viva en la actriz quien, en una entrevista de 2002 para el ABC,
respondia: «Y el mondlogo de Antigona, que es la Unica obra teatral que tiene
Maria Zambrano, es uno de los textos mds bonitos y mejores que he interpretado
nunca, y lo hicimos en el teatro romano de Mérida diez dias nada més»*.

Es revelador que el recuerdo que queda en Victoria Vera, tantos afios después,
sea la del mondlogo, pues la obra cuenta también con didlogos y en la versién de
Alfredo Castelldn, como hemos sefialado, aparece ademas el coro tragico. Sin
duda el papel de la Antigona de Zambrano supone un desafio intelectual y fisico
para cualquier actriz, entre otras razones por lo que delirio tiene: repeticiones,
relato directo e indirecto, referencia de la referencia del simbolo, mundo de la

Victoria Vera en un momento de La tumba de Antigona en el Teatro de Mérida en 1992.
FOTOGRAFIA CEDIDA POR EL CENTRO DE DOCUMENTACION DE LAS ARTES ESCENICAS Y LA MUSICA (CDAEM)

44



10. Zambrano, M., Escritos
autobiogrdficos. Delirios. Poemas (1928-
1990), Obras Completas vol. VI, Galaxia
Gutenberg, Barcelona, 2014, p.315.

11. Garcia Barrientos, J.L., Cémo se
comenta una obra de teatro, Editorial
Sintesis, Madrid, 2007, p.62.

12. Ibidem, p.64.

13. Ramirez, G., «Presentacién» a Escritos
autobiogrdficos. Delirios. Poemas (1928-
1990), Obras Completas vol. VI, Galaxia
Gutenberg, Barcelona, 2014, p. 172.

Congregar en el arte la interpretacion de la vida: los rostros de Antigona
NIEVES RODRIGUEZ RODRIGUEZ

experiencia contra el mundo de lo real, etc., es decir, usos lingiiisticos y retd-
ricos que retuercen el lenguaje comun hasta depurarlo en un lenguaje otro, esa
«palabra liberada de lenguaje» que representa, sin duda, el lenguaje del delirio
en Zambrano. Pero, ademas de ello, habria que sumar la constriccién fisica, pues
Antigona estd en su tumba-casa, es decir, en un espacio liminal que se va trans-
formando a lo largo de la pieza y que «aprisiona» el cuerpo de la heroina lo que
obliga a un reducido, pero significativo, cédigo corporal.

El delirio, como via de conocimiento, otorga la posibilidad de volver a nacer
por la palabra creadora que es, en ultima instancia, la que ofrece la libertad en
la ecuacién zambraniana tiempo-realidad-libertad. Y la forma en que el delirio
se deja sentir en tanto que palabra es la forma expresiva del teatro desde sus ori-
genes, la alternancia del didlogo y el monoélogo. Lo sabia Marfa Zambrano quien
lo resefia en una nota de sus diarios al afirmar sobre el delirio en septiembre de
1948: «La forma es articulada asi. Porque el delirio es asi: didlogo»10. Sucede que
dentro del didlogo dramdtico podemos diferenciar distintas tipologias, didlogo
propiamente dicho, y mondlogo. Garcia Barrientos, investigador cientifico del
CSIC, entiende que el didlogo dramadtico abarca todo el componente verbal, todas
las palabras pronunciadas, sin excepcion:

[...] entendemos por didlogo cualquier manifestaciéon «mediante pala-
bras», que es su sentido etimolégico [...], no la «pldtica entre dos o mds
personas», que es su sentido corriente en espafiol segun el diccionario
académico, y mucho menos la «charla entre dos», resultante de una falsa
etimologia. Asi el didlogo dramdtico abarca en efecto todo el componente
verbal del drama, todas las palabras pronunciadas en ¢él, sin excepcién; de
manera que lo mismo el mondlogo y el soliloquio, el aparte y la apelacion al
publico son manifestaciones o formas particulares del didlogo™.

Luego el monologo, que es la forma elegida por Maria Zambrano para la ela-
boracién de sus delirios a través de multiples mdscaras, sus heteronimias, no
son sino una forma de didlogo, también, como vemos, enmascarada. ¢{Por qué?
Porque un mondlogo es un didlogo de cierta extensién que no obtiene respuesta
verbal de un interlocutor, sin embargo, siempre hay implicitamente un dirigirse
a alguien que no responde «porque no quiere o porque no puede»'2. En efecto,
Antigona, delira monologando, lo hace sabiendo que su palabra serd recogida para
el didlogo, Victoria Vera que la habfa encarnado, se acordé de ello.

Un delirio es una forma de apertura a otra realidad, pero ocurre que esa otra rea-
lidad «no estd definida por la razon, sino por la realidad experiencial del sujeto»1
que en un didlogo supone, a su vez, abrirse a una otredad, a otro. A este res-
pecto en su estudio «La centralidad del concepto de delirio en el pensamiento de
Maria Zambrano», Beatriz Caballero recuerda: «[...] lo real es aquello que existe,
es decir, la realidad es la totalidad de la existencia al igual que cada aspecto de
ella. Lo crucial para la comprensién de la naturaleza del delirio en Zambrano es

45



14. Caballero, B., «La centralidad del
concepto de delirio en el pensamiento
de Maria Zambrano», Arizona Journal
of Hispanic Cultural Studies, n®
12,2008, p. 97.

15. Zambrano, M., «Delirio, esperanza,
razén» en La Cuba secreta y otros
ensayos (ed. Jorge Luis Arcos), Ediciones
Endymion, Madrid, 1996, p. 165.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

la diferencia y el contraste entre estas dos realidades»14, luego esa apertura es la
toma de conciencia de otro. Cabria preguntarse si ese otro no es el nacimiento del
«nuevo yo» que brota del fondo de un delirio. Desde esta perspectiva la otredad,
aun dada en forma de didlogo que se abre, por ende, hacia lo otro, puede ser un
nuevo yo o una busqueda en el fondo de la memoria, las tentativas de los yoes que
habitan en un sujeto que emergen en el delirio mismo.

En cualquiera de los casos el didlogo es la forma mds explicita de querer
recuperar vinculos entre la persona y la realidad que la rodea, entre lo intimo
y lo colectivo, entre el yo y los otros. Por ello su palabra es una palabra dada de
manera directa. A este respecto, y desde la perspectiva meramente dramatica,
cabria analizar los delirios de Antigona, —que estd enterrada viva y sola, por
ende— en forma de didlogo. Cémo esas otredades le vienen al encuentro como
constatacion del delirar pues que «delirar es despertar y encontrarse la vida»1,
una vida en forma de sombras, espectros o suefios. Cabria resaltar el didlogo que
tiene con Edipo —que como el resto de los personajes estd en su cabeza—:

ANTIGONA.— Ah, éentonces eres un dios?, mas pareces un hombre, éeres
un hombre? ¢Eres tu, tu, el hombre?

EDIPO.— Antigona, Antigona, nifia...

ANTIGONA.— Nifia... ¢éEntonces eres mi padre? Cref que eras un dios.
EDIPO.— No. No lo sé, soy Edipo.

ANTIGONA.— :Se te ha borrado ya que eras mi padre? Pero me ves, me
ves, ésf? Ahora ya ves.

EDIPO.— Sf, ahora ya veo. Y te veo a ti, aqui sola. Lo veo todo ahora y no
sé¢ nada. Veo y no sé. Empiezo a verme a mi mismo.

ANTIGONA.— Ah padre, si eres t1, te reconozco, siempre preocupado
contigo mismo, viéndote a ti mismo solo, solamente, tan solo que estu-
viste siempre, padre.

EDIPO.— Noj; alld en Colonna y aun antes, en verdad desde que me quedé
ciego y me cogiste de tu mano, no estuve solo. Tt me llevabas, y yo me
dejaba conducir por ti. Entonces comencé a ver que no habia hecho sino
correr sin moverme del mismo sitio; que no me habia movido ni un solo
paso. Quise ascender, subir, trepar como la yedra. Una raiz que trepa, eso
fui yo. No me casé en verdad. Siempre me olvidaba de ella. Ella...
ANTIGONA.— Tengo también que escucharte esto, que me hables de ella,
de ella. Ella, éno lo sabes? Era mi madre, y lo sera siempre. ¢O es que me
quieres dejar sola? Sola para que sélo sea tu hija. Porque eso si. Siempre
fue asi. Me tratabas como si solamente fuera yo hija tuya. Sola, si, me
querias. Pero entonces sola de verdad, si yo me quedara sola de verdad,
serfa Antigona.

EDIPO.— Pero es que ella...

ANTIGONA.— Sf; me hablabas siempre de ella, aunque no la nombraras.
Ella, siempre ella, pero ella no era mi madre. De mi madre, la mia, nunca
me hablabas. Siempre era ella, la tuya, la tuya. De ella me hablabas siempre.
EDIPO.— Eres cruel, Antigona, desde nifia lo fuiste.

46



16. Zambrano, M., La tumba de Antigona
y otros textos sobre el personaje trdgico
(ed. Virginia Trueba), op. cit., pp. 187-188.

17. Zambrano, M., Escritos
autobiogrdficos. Delirios. Poemas (1928-
1990), op. cit., pp. 317-318.

18. Recuérdese que Edipo se arranca los
ojos en el momento de la anagnorisis
de su error tragico o hamartia, es decir,
cuando descubre que él fue el asesino
de su padre y que Yocasta, con quien
estd casado, es, en verdad, su madre.

19. Esta referencia al Otro, al Padre,

con mayuscula, del mismo modo podria

leerse en los términos de la confesién en
San Agustin, es decir, hacerse luz bajo la
mirada de Dios.

Congregar en el arte la interpretacion de la vida: los rostros de Antigona
NIEVES RODRIGUEZ RODRIGUEZ

ANTIGONA.— Asi es como me reconoces mi existencia; cuando dices
que soy cruel, entonces me llamas Antigona. Pero es que sale de mi la ver-
dad una vez mas sin culpa mia. Ella, la verdad, se me adelante. Y yo me la
encuentro de vuelta, cayendo sobre mi. La verdad cae siempre sobre mi'6.

Zambrano, para llegar a este didlogo que forma la versién definitiva de La
tumba de Antigona que se publicé en México en 1967, cred previamente un
mondlogo en que Antigona interpela al padre. Si bien el primer «Cuaderno de
Antigona» estd fechado en mayo de 1947, lo cierto es que, a partir de 1948, cuando
publica «Delirio de Antigona» en Origenes, es que de manera mds constante
escribe y toma notas alrededor del personaje. Entre julio y octubre de 1948, tal y
como se recoge en sus Obras completas escribe el monologo que luego terminard
siendo el didlogo reproducido y donde es muy significativo el preguntarse de
Antigona en un discurrir de la conciencia:

Hija de Edipo, si... no he sido otra cosa, no lo seré ya. ¢Es que acaso llegaré
a morirme o serd la muerte este gemir a solas? [...] Pero équé sabia yo
de ti, Padre, a quien vi sin que tu me vieras? Una hija, ¢no necesita ser
vista, mirada por su Padre?, éno encuentra en esa mirada, fija y distinta en
cada momento, la imagen que la va guiando?, éno es la mirada del Padre
la primera de las divinidades? [...] ¢Y cémo saber quién se es, ni qué se
quiere, cuando no se ha sentido la mirada del padre? ¢Y por qué fuiste
tu, Padre, ciego, por qué el terrible delito, la culpa? [...] Esos muros, équé
son? ¢{Dénde estd la luz, el mundo, donde las cosas visibles? T ciego, y yo
tan licida, nada vemos; tu sin ojos y yo con ellos abiertos, secos de tanto
mirar; a ti te faltaron los ojos y a mi la luz. Padre ¢ves como soy siempre
tu hija, tu inutil respuesta? [...] ¢Y por qué yo aqui sola, envuelta en estos
terribles misterios?17.

Ver la génesis de este preguntarse para volcarlo luego en un didlogo es intere-
sante por varios motivos. El primero de todos porque Antigona se hace conciencia
por la palabra, es decir, tiene en el didlogo a quien ofrecerle sus preguntas —y,
por ende, provocar una reaccién— sin dejarlas enterradas en si mismas, como
ocurriria en un monologo. La segunda razoén es porque en esta figura de Edipo
hay un paralelismo que entronca con el delirio y el suefio, nos referimos a la
dicotomfia: ver / despertar. Edipo en el delirio de Antigona puede ver a su hija’s,
pero ella, ahora encerrada, no lo ve, propiamente dicho, sino que lo despierta —lo
crea— y ese es su propio despertar a través de la palabra hecha conciencia. Y, por
ultimo, la necesidad de Antigona, como el exiliado, de ser vista, de saberse a tra-
vés de la mirada de otro. He ahila otra otredad desplegada a través del lenguaje
del delirio. Si bien estamos trayendo al didlogo al personaje Antigona —hetero-
nimo— del que Zambrano usé preferentemente el mondlogo es por la traslacién
de la subjetividad que ya no se repliega sobre si misma, sino que se da en otro.

Hemos recalado brevemente a partir de las declaraciones de Victoria Vera
en los fundamentos del lenguaje dramdtico y en cémo a lo largo de los mas de

47



20. A este respecto se recomienda

la lectura de la génesis del personaje
Antigona en el pensamiento de Maria
Zambrano. Un proyecto editorial que
cuenta con articulos de Mercedes
Go6mez-Blesa, Borja Lépez Arranz,
Jests Moreno Sanz, Marifé Santiago
Bolafios y Maria Luisa Maillard Garcia y
que estd recogido en Libro de Antigona.
Cartografias de Antigona en el exilio (ed.
Angela Monledn y Nieves Rodriguez
Rodriguez), Primer Acto, Madrid, 2023.

21. Se cumplian treinta anos del tnico
estreno que tuvo lugar en el Festival

de Teatro de Mérida y fue, también, un
homenaje a Alfredo Castellén. Ademas,
La tumba de Antigona, fue la encargada
de cerrar el Festival lo que supuso un
magnifico broche de oro.

22. Esta concepcion proviene de la
danza japonesa Butoh, pues mientras
en Occidente durante el siglo XX
retorna la tragedia griega, en Oriente,
comienza a bailarse butoh cuyos
origenes se encuentran en el folclore
japonésy, al mismo tiempo, tiene
influencia de las vanguardias europeas
donde destaca, especialmente, el
expresionismo aleman.

23. Zambrano, M., Escritos
autobiogrdficos. Delirios. Poemas (1928-
1990), op. cit., p. 287.

24. «[...] Hermana estoy haciendo un
ensayo sobre “Antigona” la figura de

la tragedia griega, la hermana que se
sacrificaba... Eres tu y va dedicado a ti.
Forma parte de un libro que te dedicaré
entero»., Zambrano, M., en «Antigona:
la hermana que se sacrificaba» en

Libro de Antigona, Primer Acto,

Madrid, 2023, p.17.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

veinte afios en que Zambrano convive con Antigona20 la pensadora alterna ambas
formas expresivas en textos que quedarian inéditos tras fijar la version definitiva
para su publicacién en 1967. Pero épor qué incidimos en ellos?

Ala conjuncién de esos inéditos —en los que Zambrano demuestra un absoluto
pulso dramatico— vy a la fidelidad al texto zambraniano se encomend¢ la ultima
version que tuvo lugar en la 682 edicién del Festival Internacional del Teatro
Cldsico de Mérida en 202221 por parte de la compaiifa Karlik-Danza Teatro y cuya
version quien esto escribe firmé. La actriz Ana Garcia interpretd a Antigona en
un espectaculo complejo y bello —como dijo la critica en su momento— situada
en el arco anterior al proscenio —denominada orchestra donde en la antigiiedad
se situaba el coro tragico— siendo asi el primer encuentro del espectador. Este
cambio fisico del personaje sirvié para dos cosas: tener al cuerpo de danza en el
escenario propiamente dicho y acceder al delirio de Antigona en una intimidad
requerida para sufrir, con ella, la catarsis. Esos elementos escénicos, minimos,
fueron suficientes para que la interpretacion de Ana Garcia estuviera al servicio
de un delirio que, sucesivamente, {bamos viendo tras de si en lenguajes distintos
como la danza o el audiovisual.

Es decir, velamos en grande lo que sucedia en la cabeza de la heroina tragica
incidiendo en la idea de delirio durante el montaje. Y nuevamente, como sucedia
con Marisa Paredes o Victoria Vera, el rostro de Antigona-Ana Garcia recogia
todo el sentir del personaje, todo su desposeimiento, todo su nuevo renacer en
donde el cuerpo sigue al alma que es la que danza?2. Fue la primera vez que se
llevé fielmente el texto de Marfa Zambrano —incluyendo algunos de sus mate-
riales inéditos de indudable valor dramatico— y la primera vez que se leyd e
interpreto el delirio dramadtico, ese subgénero que, en cierto modo, se invento
Zambranoy cuya traslacién escénica es, todavia hoy, laboratorio de investigacion.
Pues como ella misma dejo escrito en el primer Delirio de Antigona escrito entre
mayo y junio de 1947 —es decir, su primer escrito sobre Antigona—:

La forma de un delirio. ¢éCémo hacerlo visible? La corriente suelta tiene un
centro, los temas no pueden sucederse unos a otros sin haber captado el
centro. ¢Cémo dar forma a la angustia y en ella a la esperanza que se abre
paso hasta vencer? Pero no es un tema, es el propio ser el que se manifiesta
en el delirio, el ser no vivido, no vivido, la posibilidad. Eso es el delirio,
una posibilidad23.

Y afiadimos, la posibilidad de congregar en el arte la interpretacion de la
vida, pues que Antigona, trasunto de Araceli Zambrano, su hermana, su Ismene,
como ella misma dejé escrito en una carta dirigida a ésta en 194524, recoge la idea
nietzscheana de la presencia omnipresente que tiene el arte en la vida, porque
alberga todas nuestras relaciones y porque es el tejido sustancial del mundo. Asf
el teatro, imbricada red de catarsis y anagndrisis.

48



Congregar en el arte la interpretacion de la vida: los rostros de Antigona
NIEVES RODRIGUEZ RODRIGUEZ

Un momento de La tumba de Antigona de Karlik-Danza Teatro, 2022.
FOTO DE JERO MORALES / FESTIVAL DE MERIDA

49



