Nifio espantapdjaro Acrilico sobre lienzo 41 x 23 cm




I ARTICULOS

MARIA ELIZALDE FREZ

Profesora de Filosofia en la Universitat Oberta de Catalunya

La colmena del silencio:
Maria Zambrano
y el Budismo Zen

Resumen

Con el propdsito de mostrar que Marfa Zambrano
se inscribe en la tradicién epistemoldgica europea
del siglo XX, examino las convergencias de la razén
poética con la filosofia zen en sus fundamentos:

la meditacidn, el despertar o satori, el papel del
maestro y la nocién de vacio; la procedencia del
interés de Zambrano y, por ultimo, las coincidencias
de intereses, una vez mds, con Martin Heidegger.

Palabras claves

Razén poética; Budismo zen; zazen;
despertar; vacio.

Antigona, 03-2025, pp. 30-39

30

The Hive of Silence:
Maria Zambrano
and Zen Buddhism

Abstract

With the intention of showing that Maria Zambrano
is part of the European epistemological tradition

of the 2oth century, I examine the convergences

of Zambranian thought with zen philosophy in its
foundations: meditation, awakening or satori, the role
of the teacher and the notion of emptiness; the origin
of Zambrano’s interest and, finally, the coincidences
of interests, once again, with Martin Heidegger.

Keywords

Poetic reason; zen Buddhis; zazen;
awakening; emptiness.



1. Basho (1644-1694) fue el creador del
haiku, muy vinculada al budismo zen.
Para mas informacion sobre la poesia
japonesa, ver Haya, Vicente, El corazon
del haiku: la expresion de lo sagrado,
Madrid, Alquitara, 2002, p. 139.

2. Juana Sanchez-Gey Venegas, «La
educacién en Maria Zambrano: su
reflexién sobre la persona» en Aurora:
Papeles del Seminario Maria Zambrano,
n.0 15, Barcelona, 2014, pp. 90-99.

La colmena del silencio: Maria Zambrano y el Budismo Zen
MARIA ELIZALDE FREZ

La desolacion del invierno:
en un mundo de un solo color,
el sonido del viento.

Basho!

Introduccién

Se dirfa que los lectores de Maria Zambrano, sea cual sea el nivel de profundidad
en su lectura de la obra, estdn de acuerdo en adjetivarla de heterodoxa. Como
filésofa, como escritora, como exiliada de la guerra civil. En definitiva, como
intelectual que ha influido ya a varias generaciones. El interés que suscita va man-
teniéndose a lo largo de los afios y parece que fuera de la academia no decaiga el
numero de personas que buscan en sus textos profundizar en cuestiones funda-
mentales para el ser humano, como el lugar desde el que pensar el arte, la actitud
politica necesaria frente a la sociedad actual, la necesidad de pensar el mundo
desde un lugar distinto a la sustancia pensante cartesiana o el método de la razén
poética. Quizds muchos y muchas busquen en Zambrano a una maestra, quizas
la misma figura de maestria ideal que define ella misma: «Defiende la veracidad y
la autenticidad del maestro porque la ejerce desde su persona, y no por la materia
que ensefla, sino que es un ejercicio mds propio de la razén ética», como subraya
Juana Sanchez-Gey?2.

No obstante, de heterodoxias y maestrias tenemos el siglo XX filoséfico
repleto, tan distintos fueron los unos de los otros y todos siendo sujetos unicos
del desarrollo e interpretacién de las ideas que ésta, la originalidad, parece ser la
caracteristica comun de la filosofia continental del siglo XX. Y se puede llegar a
sospechar que quien escoge a Zambrano lo hace simplemente por la proximidad
de género, o de lengua, o de algo que resulta familiar y que no se puede describir
en un concepto, de nuevo el aire de familia. Como la ensefianza del Zen, Zam-
brano no acepta definirse en conceptos ni tan solo bajo el epigrafe de esotérica
porque no hace referencia a secreto, sino a intimidad ese cierto aire de familia
que abriga su filosofia como el abrigo que deseaba tanto ponerse en La Habana,
pero el calor no se lo permitia.

Consideraré¢, en primer lugar, las posibles convergencias de Zambrano y el
Zen, y el origen de esta relacidon; en segundo lugar, mostraré las larguisimas y
prolificas relaciones que se han establecido entre Oriente y Occidente también en
el campo de la filosoffa y que un pensador como Martin Heidegger (1889-1976)
estudio en profundidad, buscando pensar la realidad y el conocimiento, como
Zambrano. Para terminar, concluiré que Marfa Zambrano sigue la corriente de
su tiempo y de su lugar; que, a pesar del exilio en América, es de hecho una fil6-
sofa europea del siglo XX pensando en la misma direccién que sus compaiieros
de profesién y que el budismo Zen, sumado al resto de distintas tradiciones que
trabajé desde la epistemologia y desde la ontologia, convergi6 para ampliar la
razén poética.

31



3. Carne de zen. Huesos de zen,
Madrid, EDAF, 2023.

4. Suzuki, D.T., Budismo Zen, Barcelona,
Kairés, 2023, p. 53.

5. Zambrano, M. Claros del bosque,
Barcelona, Seix Barral, 1977, p. 12.

6. Zambrano, M., «Felices en La
Habanay, en Las palabras del regreso:
articulos periodisticos, 1985, 1990,
Salamanca, Amard, 1995.

7. Shizuteru Ueda, Zen y filosofia. Herder,
Barcelona, 2004, p. 26.
8. El término japonés kokoro que hace

referencia al corazon, en realidad refiere
a corazén-mente.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

Maria Zambrano y la experiencia filoséfica del Zen

Latazade té

Nan-in, un maestro japonés de la era Meiji (868-1912), recibid cierto dia
la visita de un erudito, profesor en la Universidad, que venia a informarse
acerca del zen.

Nan-in sirvié el té. Colmé hasta el borde la taza de su huésped,
y entonces, en vez de detenerse, sigui6 vertiendo té sobre ella con
toda naturalidad.

El erudito contemplaba absorto la escena, hasta que al fin no pudo abs-
tenerse mas. «Estd ya llena hasta los topes. No siga, por favor».

«Como esta taza», dijo entonces Nan-in, «estds tu lleno de tus propias
opiniones y especulaciones. {Cémo podria enseflarte lo que es el Zen a
menos que vacies primero tu taza?»3.

En el prologo de Carne de zen. Huesos de zen se advierte que las historias que
contiene la recopilacién fueron traducidas al inglés a partir de un libro titulado
«Shaseki-shu (Coleccién de la Piedra y la tierra), escrito a finales del siglo XIII
por el maestro japonés Muju («el desheredado»), y de anécdotas de monjes zen
extraidas de varios libros publicados en el Japén a comienzos del siglo XX».

Doy comienzo con esta narracién para introducir que el budismo basé su filo-
sofia en dos caras de una misma moneda: la sabiduria y la compasién. La una sin la
otra no se puede dar. Ademas, el budismo zen, nos dice Suzuki, es utilizado como
sinénimo de Prajfia. El significado de Prajiia es «otro término dificil de traducir.
Habitualmente utilizamos las expresiones «sabiduria trascendental» o «conoci-
miento intuitivo» para expresar el significado de Prajiia. (...) es algo que nuestro
conocimiento discursivo no puede alcanzar, pues pertenece a una categoria dis-
tinta a la del mero lenguaje»4. Se trata de aprehender, rompiendo el dualismo
objeto-sujeto, siendo conocimiento y vision a la vez. Posiblemente, serfa por estas
cuestiones que el erudito que visitd al maestro Nan-in debia vaciar su taza.

En la misma direccidn, escribe Zambrano al inicio de Claros del bosque:

Suspender la pregunta que creemos constitutiva de lo humano. La malé-
fica pregunta al guia, a la presencia que se desvanece si se la acosa, a la
propia alma asfixiada por el preguntar de la conciencia insurgente, a la
propia mente a la que no se le da tregua para concebir silenciosamente,
oscuramente también, sin que la interruptora pregunte la suma en la
mudez de la esclava’.

Resuenan en estas lineas las multiples ocasiones en que Zambrano afirmé con
rotundidad que habia dejado atrés la idea de la pregunta por el ser a favor de la
«revelacién de la filosoffa»é. Sobre el zen, hay unanimidad en afirmar que «no
es algo que pueda ser expresado con palabras’. Es una transmisién silenciosa de
corazdn-mente a corazén-mentes, a través de lecciones y anécdotas de los maes-
tros. Cada pensador de esta corriente, «de un modo u otro, acepta el principio

32



9. Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo,
J. C., La filosofia japonesa en sus textos,
Barcelona, Herder, 2016, p. 165.

10. Zambrano, M., «Filosofia y educacion»
en Casado, A. y Sdnchez-Gey, |.,
Manuscritos, Mélaga, Agora, 2007, p.101.

11. Dogen, Eihei, Gakudo Yojin Shu:
coleccion de conceptos para la busqueda de
la verdad, Sevilla, Athenaica, 2024, p. 33.
12. Rosales, E., «El elemento Zen-trico
en el pensamiento de Maria Zambrano»
en Revista Hispdnica Moderna, n.° 1,
2004, pp. 147-157.

13. Dogen, Eihei, op. cit., p. 5.

La colmena del silencio: Maria Zambrano y el Budismo Zen
MARIA ELIZALDE FREZ

bésico de que el zen estd fundamentalmente relacionado con la participacién
directa en la base de la experiencia antes que, en el colorido de los conceptos, del
pensamiento reflexivo y presupuestos incuestionados. En ello estriba la fuente
de su creatividad, espontaneidad e iluminacién de la vida»9.

Se puede decir de muchas maneras, la cuestion es que Zambrano suspende la
pregunta y la violencia que ésta ejerce, para concebir oscura y silenciosamente,
planteando una epistemologia desde un lugar distinto al lugar cartesiano pro-
bablemente gracias a la disparidad de fuentes de conocimiento y de métodos
filoséficos de trabajo.

En el pensamiento budista, como en todas las tradiciones educativas, la trans-
misién necesita de la figura del maestro. Acerca de la importancia de la educacion
y el papel del maestro en Zambrano, Juana Sdnchez-Gey Venegas recoge esta
definicién del maestro de Zambrano en su vastisima investigacién:

Podria medirse quizas la autenticidad de un maestro por ese instante
de silencio que precede a su palabra, por ese tenerse presente, por esa
presentacion de su persona antes de comenzar a darla en modo activo.
Y aun por el imperceptible temblor que la sacude. Sin ello, el maestro
no llega a serlo por grande que sea su ciencia. Pues que ello anuncia el
sacrificio, la entregal©.

Entre los consejos para la busqueda de la verdad, Gakudo Yojin Shu, Eihei
Dogen (1200-1253), fundador de la escuela Soto japonesa y maestro zen, trata
también sobre el maestro en un sentido muy similar al de Zambrano: «Un autén-
tico maestro dijo: «Si el establecimiento de la voluntad para la verdad no es
correcto, entonces todas las practicas se convertirdn en nada. iCudn verdaderas
son estas palabras! Y también debemos saber que practicar la verdad depende de
si el maestro es verdadero o no»'.

El maestro, a través de conversaciones basadas en historias y koan, da ense-
flanza a su discipulo, también, como en la historia de La taza de té, el maestro
muestra a su interlocutor la importancia de ser «como una jarra de agua vacia»,
en palabras de Dogen. Segun Rosales, desacondicionarse es el término que se usa
en el budismo para referirse al proceso de desaprender lo aprendido, liberarse de
las ideas preconcebidas, del conocimiento acumulado, o en palabras de Zambrano
«basta descreerse, desinventarse, para que la vida nos invada sin tumulto»'2.

La prdctica del zen, porque es prdctica y no conceptualizacién, tiene otra
forma mds alld de la meditacién sentada o zazen, que es el sazen, la discusion o
conversacion que ayuda a buscar la iluminacién o despertar. Para este fin el zen
cuenta con las famosas colecciones de koan, que son pequefias historias o anéc-
dotas que ponen de manifiesto que la realidad no es dual y que su comprension
nunca puede ser racional dnicamente: «Si deseas regular tu cuerpo -y-mente,
existen dos maneras de [hacerlo] de forma natural. Una es visitar a un maestroy
escuchar sus ensefianzas. La otra, esforzarse en practicar zazen»1.

Por otro lado, es fundamental en el budismo zen el despertar subito, conocido
como Satori. Autoras como Maillard han relacionado el despertar con la aurora:

33



14. Maillard, Ch., «Marfa Zambrano y el
zenx» en Cuadernos hispanoamericanos,
n° 490, 1991, pp. 7-19.

15. Jung, Carl G. «Prélogo» en Suzuki,
D.T., Introduccién al budismo zen, Buenos
Aires, Mundonuevo, 1960, p. 26.

16. En este sentido, ver, por ejemplo:
Fernandez Navas, David (2024).
«Sufismo y politica en Maria Zambrano»
en Anales Del Seminario de Historia de la
Filosofia, 41 (2), 2024, pp. 393-403.

17. Suzuki, op.cit., p. 38.

18. Suzuki, op.cit., p. 149.

19. Archivo Agueda Pizarro,
documento inédito.

20. Heisig, .W., Kasulis, T. P., Maraldo,
J. C., op.cit., p.162.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

«Para el Zen esto se llamaria safori, para Zambrano se llama «despertar». Pueden
tener lugar muchos satori, muchos «despertares» a lo largo de una existencia»'4.

Es decir, la pérdida de conciencia de si mismo, y el borrado del limite entre
sujeto y objeto. D.T. Suzuki afirma que «satori es la mds intima de las experiencias
humanas», frase que utiliza Jung para aunar los diversos misticismos, occiden-
tales y orientales, bajo la cualidad de experiencia individual de los métodos
utilizados y «la forma iconoclasta de muchos maestros»', afiade refiriéndose
ahora al zen, pero que podriamos extender a los misticos occidentales también'e.
El vacio o vacuidad, la completud de la meditacién, la totalidad del mundo, la
asistematicidad de la doctrina que se transfiere con la narracién de anécdotas y
lecciones de maestros a sus discipulos ponen de manifiesto, segtin Jung que «su
uso [del budismo zen] es muy improbable entre los occidentales, pues las con-
cepciones espirituales requeridas por el Zen estdn ausentes en Occidente»'. Esta
idea de imposibilidad de que el zen sea comprendido en Occidente es la idea que
contradicen Zambrano, Heidegger, y algunos de los filésofos que reconocieron la
influencia del filésofo aleman, como Foucault o Lacan.

En la préctica del zen, se busca la iluminacién de multiples formas, también
desde la ejercitacién del arte como el arte floral, la escritura, la pintura... y tam-
bién la famosa ceremonia del té, en la que se trata de, tal como escribe Thich Nhat
Hanh en Las claves del zen, «ser uno con el té: el té eres tu, tu eres el té. No existe
el bebedor de té, no existe el té que es bebido»'8. Al respecto, hay un comentario
en uno de los cuadernos de Pizarro. Tras la traduccién de un fragmento de la obra
de A.L. Sadler The Japanese Tea Ceremony (Cha-No-Yu), escribe:

Cha-no-yu (ceremonia del té) incluye filosofia y poesia. Y asi como ésta
forma nuevos versos con las viejas palabras, asi usa el té material antiguo
para nuevos intereses. (...)

Y recordando me vuelvo todo yo a la comprensién que en un instante
tuve de la gracia, del encanto singular, de la luz que tuvieron ciertos dias,
tales horas, y el sentido de la poesia china y de la poesia japonesa se me
hace claro pues es ciertamente el mismo que el que aquellos instantes
tenian entonces. Y asi'.

En la ceremonia del té se incluyen todas las artes, concentra en ella la esencia
del budismo zen.

En tercer lugar, tenemos el zazen, o meditacion, la base absoluta del budismo
zen y que lo distingue a otras ramas del budismo. Segin Dogen (1200-1253),
fundador del Zen Soto, retornaba el budismo a su nucleo, es decir, el zazen o
meditacién, que «no es un medio para obtener la iluminacién, sino una practica
efectiva de esta. En otras palabras, la practica correcta es expresar la ilumina-
cién que uno ya tiene. [...] Dogen estudié la inseparabilidad de cuerpo y mente,
la naturaleza de la temporalidad, la base contextual del significado, la intimi-
dad entre humanidad y naturaleza, y la funcién de la tradicién a la luz de la
relatividad de la ética»20. Se aprecia que se establece, superficialmente, una vin-
culacién de esta rama del budismo con muchos de los aspectos de Zambrano. En

34



21. Zambrano, M., Claros del bosque,
Barcelona, Seix Barral, 1977, pp. 82-83.

22. Zambrano, M., op. cit., p. 53.

La colmena del silencio: Maria Zambrano y el Budismo Zen
MARIA ELIZALDE FREZ

el capitulo Antes de que se profiriesen las palabras de Claros del bosque, Zambrano
detalla el principio del zazen que dice que no se trata la meditacién de dejar la
mente en blanco, sino de no elaborar pensamientos, abandonar el dominio de la
razon, simplemente observar los conceptos sin centrar la atencién mds que en
el instante presente:

Circularian estas palabras sin encontrar obstdculo, como al descuido.
Y como todo lo humano, aunque sea en la plenitud, ha de ser plural, no
habria una sola palabra, habrian de ser varias, un enjambre de palabras
que irdn a reposarse juntas en la colmena del silencio, o en un nido solo,
no lejos del silencio del hombre y a su alcance. (...)

Mas se las conoce porque faltan sobre todo. Parecen que vayan a brotar
del pasmo del inocente, del asombro: del amor y sus aledafios, formas de
amor ellas mismas. (...)

Y volver el pensamiento a aquellos lugares donde ellas, estas razones de
verdad, entraron para quedarse en «orden y conexién» sin apenas decir
palabra, borrando el usual decir, rescatando a la verdad de la muchedum-
bre de las razones?1.

El zen no pretende silenciar la mente en la meditacién. Mas bien busca que la
mente no elabore pensamientos y aquella persona que se sienta a meditar observe
cémo se mueven los pensamientos, los conceptos y por tanto las palabras.

En este texto, como en tantos otros, Zambrano hace referencia a la accién de
pasmo o asombro. Segtin la Real Academia Espafiola, la definicién de pasmo es
ajustadisima al propdsito de Zambrano en este pequefio texto sobre las palabras:
Admiracién y asombro extremados, que dejan como en suspenso la razén y el
discurso. Es la actitud de la meditacién, podriamos decir. El verbo es pasmar, a
su vez sinénimo del verbo anonadar (la no nada), esto es, reducir a la nada. Perder
el contorno del sujeto, el limite del sujeto y el objeto seria reducirse a la nada.

Asi que, ligado a la meditacién, contamos con el siguiente concepto fundamen-
tal del zen: la vacuidad, el vacio, a veces la nada pero entendida de forma muy
distinta a la nada occidental, que se entendia por via negativa de falta de algo.
Zambrano comprende el vacio como condicién de posibilidad, como muestra
en diversos textos de Claros del bosque. Por escoger un ejemplo, cito el siguiente
fragmento que inicia el capitulo El vacio y la belleza:

La belleza hace el vacio —lo crea—, tal como si esa faz que todo adquiere
cuando esta bafiado por ella viniera desde una lejana nada y a ella hubiere
de volver, dejando la ceniza de su rostro a la condicién terrestre, a ese ser
que de la belleza participa. (...) Y en vez de la nada, un vacio cualitativo,
sellado y puro a la vez, sombra de la faz de la belleza cuando parte. Mas la
belleza que crea ese su vacio, lo hace suyo luego, pues que le pertenece, es
su aureola, su espacio sacro donde queda intangible22.

Nishida Kitaro (1870-1975), el fildsofo mds reconocido de la Escuela de Kioto,

35



23. Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo,
J.C., op.cit., p. 672.

24. Nétese la similitud en la teoria
de coincidencia de opuestos de
Nicolds de Cusa.

25. Nishida Kitaro, «La Iégica del lugar»
en Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo,

J. C., La filosofia japonesa en sus textos,
Barcelona, Herder, 2016. p. 678.

26. Nishida Kitaro, Pensar desde la nada:
ensayos de filosofia oriental, Salamanca,
Sigueme, 2006, p. 15.

27. Biblioteca Nacional. Sobre esta
pérdida documental Trueba, Virginia,
«Intermitencias de un reencuentro
(Camilo José Celay Maria Zambrano
en su correspondencia)» en

Anuario de estudios celianos, 2008-
2009, pp.179-209.

28. Elizalde. Maria, Miguel Pizarro
Zambrano, la vida vivida y transformada
en poesia, Méalaga, Centro Cultural
Generacion del 27,2020, p. 140.

29. Para estudiar con mas profundidad
la recepcion del pensamiento oriental
en Espafa a principios del siglo XX,
Segade Alonso C., «La recepcién de

la espiritualidad japonesa entre los
intelectuales espanoles de principios
de siglo XX: prejuicios y sesgos en
Miguel de Unamuno» en Mirai. Estudios
Japoneses, 6, 2022, pp. 159-168.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

trabajo el concepto de la nada. No solamente fundé la Escuela sino que sus disci-
pulos continuaron su labor. Se propuso unir el zen con la filosofia, de manera que
sus escritos recogen la nocion de experiencia pura, que luego tornaria en légica
del lugar, que considera que la realidad es «lo que percibimos interiormente en
un sentido amplio. Sin lugar a duda, este punto de vista es previo a la divisién
entre sujeto y objeto, pero tinicamente si examinamos las cosas de dentro hacia
fuera»23. No obstante, mds adelante incluye la nocién de vacio al ampliar su teoria
alaldgica del lugar:24

Para reconocer qué es algo lo contraponemos a lo que no es. Pero eso que
reconocemos que no es por contraposicién a lo que es, es todavia un ser en
contraposicién. La verdadera nada debe comprender en si el sery el no ser
de dicha contraposicion; debe ser el lugar donde ser y no ser se constituyan.
La nada que se contrapone al ser negandolo no es una nada verdadera. La
verdadera nada debe ser lo que constituye el trasfondo del ser2.

También Nishida puso la atencidn en el arte, en la contemplacién estética,
«si deseamos alcanzar una percepcion auténtica de la belleza, es preciso que
afrontemos la realidad desde un estado animico de mu-ga, es decir, fuera de si.
La percepcion de la belleza mana de esta fuente, que es su condicién esencial: lo
que llamamos «inspiracién divina» del arte»26.

Es decir, son muchas las convergencias que podemos hallar entre los principa-
les ftems de la epistemologia del budismo zen y la filésofa que nos ocupa.

Primeros contactos de Zambrano con el zen

Zambrano se habia familiarizado con la tradicion filoséfica zen, al decir de ella
misma, a través de su primo Miguel Pizarro: «No; no tengo ningun inédito de
Miguel [Pizarro]. Tenfa muchas cartas en Madrid, bellisimas casi todas y muchos
trozos hubieran podido publicarse: sus recuerdos del Japén desde Bucarest. Y
algunos trozos de textos del Zen traducidos para mi. Todo ello se quemo en
Madrid —septiembre del 36»27.

Al menos, recuerda estas traducciones realizadas entre 1933 y 1939 si fueron
hechas desde Bucarest. Y como ella misma explica, los textos se perdieron al
inicio de la guerra civil. Aun asi, Zambrano conocia la cultura japonesa en 1935,
cuando en nombre de Miguel Pizarro solicitaba una beca a la Junta de Ampliacién
de Estudios narrando los conocimientos que sobre la cultura japonesa Pizarro
habia adquirido2s.

Se pueden encontrar muchos estudios sobre el japonismo que inundé
amplios sectores de la sociedad a finales del siglo XIX en la Peninsula ibérica
(ejemplo de ello es la arquitectura de Antoni Gaudi), con mucha relevancia
estética. Quizds un interés mds intelectual y menos estético sintieron pensa-
dores como Unamuno, Maeztu o Ortega y Gasset, como recoge la bibliografia
al respecto. Se han encontrado articulos de opinién de Unamuno sobre Japdn,
asi como referencias a términos como dharma y karma en anécdotas de
Ortega y Gasset?2°.

36



30. Jung, Carl G. «Prélogo», en Suzuki,
D.T., Introduccién al budismo zen. Buenos
Aires, Mundonuevo, 1960, p. 26.

31. No olvidemos, por otra parte, la
influencia de Jung en Maria Zambrano.

32. Segade Alonso C., op. cit., pp. 159-168.

33. Heiseig, James W. Fildsofos de la
nada: un ensayo sobre la escuela de Kioto,
Barcelona, Herder, 2013, p. 693.

La colmena del silencio: Maria Zambrano y el Budismo Zen
MARIA ELIZALDE FREZ

El caso es que Zambrano si tuvo acceso a algunos cuentos zen, probablemente,
asi como a la filosoffa que se estaba dando en Japén cuando Pizarro residia alli.
En la biblioteca de Pizarro se hallan libros de D. T. Suzuki, sin duda una de las
personalidades mds influyentes en la recepcién del budismo Zen en Occidente
por ser el primero en traducir los principios del budismo al inglés y realizar giras
de conferencias por Estados Unidos de América. Suzuki comenzé a publicar en
la década de 1920. En 1934 se publicaba en Kyoto An introduction to Zen buddhism,
que se reeditaba en Londres y Nueva York en 1949 con prélogo de Carl G. Jung:

El que trata realmente de entender la doctrina budista aunque sea hasta
cierto limite, después de liberarse de muchos prejuicios occidentales, o
llega a descubrir una cierta hondura bajo la excéntrica capa de las expe-
riencias individuales satori, o percibe dificultades inquietantes que hasta
ahora el occidente filosoéfico y religioso ha estimado conveniente pasar por
alto. Como filésofo, uno se interesa exclusivamente en el conocimiento
que, de por si, nada tiene que ver con la vida. Y, como cristiano, uno nada
tiene que ver con el paganismo («te agradezco Sefior el no ser como otros
hombres>»). No hay satori en los limites occidentales: ésta es una cuestién
de Oriente. Pero {realmente es asi? éNo tenemos una realidad safori?30

En los cuadernos de Pizarro, escritos ya en el exilio, se pueden leer muchas
referencias a la obra de este autor, e incluso algunas traducciones, y a la relacién
que se establece entre el Zen y el psiquiatra Carl G. Jung3'. Es decir, desde la
década de 1920, Marifa Zambrano recibe informacién del pensamiento budista
Zen desde Japon, pero ademads es posible que acceda a las fuentes, mds o menos
tergiversadas32. Mds tarde ampliard sin duda estas primeras aproximaciones en
otras fuentes como se ha indicado en otros trabajos, pero el interés ya estaba
creado, y la conversacién también.

Convergencias del Zen y la fenomenologia europea

A pesar de algunos prejuicios que todavia se resisten a desaparecer, la Escuela de
Kioto no se opuso diametralmente al pensamiento occidental; de hecho, se dan
muchos puntos de unién entre ambas formas de pensamiento, pero la Escuela
mantuvo desde sus inicios una postura critica frente a las concepciones occiden-
tales de la modernidad que los posicionaron incluso politicamente. En referencia
al budismo, los pensadores de la Escuela de Kioto «buscaron en el budismo y en
el encuentro interreligioso soluciones para los problemas sociales y filoséficos»,
apropidndose de esta manera de ideas budistas.

Y asi como buscaron en la propia tradicién soluciones, miraron también
hacia Occidente, de manera que podemos encontrar a filésofos de esa Escuela
participando de un larguisimo didlogo con Martin Heidegger, por ejemplo.
Efectivamente, segtin diversas fuentes, a principios de los afios 20 del pasado
siglo Tanabe Hajime (1885-1962), viajé a Europa y «aunque pronto se sinti6
decepcionado con Husserl, comenzé una amistad con el joven Heidegger»33.
Tanabe centrd su interés, posteriormente, en Hegel. Heidegger, por su parte,

37



34. Saviani, C., El oriente de Heidegger,
Barcelona, Herder, 2004.

35. Martin Morillas, A. «El encuentro
de Martin Heidegger con el
pensamiento asiatico» en Proyeccidn,
n.°LIX, 2012, p. 329.

36. Heisig, James W., op. cit., p. 4.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°03 2025

fue conociendo a diversos pensadores japoneses de la misma escuela como Miki
Kiyoshi o Nishitani Keiji. Recientes estudios han mostrado la vinculacién de
Heidegger, con el pensamiento oriental, que habia ya despertado su interés en los
aflos 20 y que comenzaria a tratar a partir de los afios 50 del siglo XX. Saviani,
en la monografia de 1998 titulada EI Oriente de Heidegger y traducida por Raquel
Bouso Garcia, una gran conocedora de la cultura japonesa y especialmente de
la filosofia zen mostraba cémo el fildsofo alemdn habia entrado en contacto con
las filosofias orientales desde muy temprana edad34. De esta manera, la relacién
de la filosofia de Heidegger con la Escuela de Kioto y con el budismo Zen en
particular quedaba establecida ya para la critica. Asi, afirma Antonio M. Martin
Morillas en El encuentro de Martin Heidegger con el pensamiento asidtico que «la
bibliografia existente permite estudiar la posible «influencia» (May), «correspon-
dencia» (Strolz, Parkes) o «convergencia» entre el pensamiento de Heidegger y
la filosoffa de Extremo Oriente. Por ejemplo, en el segundo Heidegger se inclu-
yen los tres topoi fundamentales de la «nada» (Nichts), el «vacio» (Leere) y el
«claro» (Lichtung), que guardan relacién con textos originales por ¢l conocidos.
[...] Esta probado que Heidegger se habia familiarizado desde su juventud con
ciertas traducciones alemanas de textos filoséficos cldsicos de la China y Japén.»
Igualmente, el autor resalta la gran relevancia que el pensamiento heideggeriano
ha tenido en Asia —una convergencia en ambas direcciones—, aportando datos
sobre estudios y traducciones, pero también los nexos entre su pensamiento y la
filosofia oriental:

Todos ellos [estudios de filosofia comparada] son en si suficiente muestra
de la proximidad que se da entre la busqueda de un pensar que sobre-
pase la metafisica y toda una tradicion cultural, la asidtica, que carece
de metafisica en sentido occidental. Y, aunque Heidegger se mostraba
algo escéptico respecto a los resultados de tales intentos de estudios com-
parativos, sobre todo por dificultades lingiiisticas, el caso es que, como
recuerda Poggeler, también «reconocia ante los visitantes la cercania de
su pensamiento con la tradicién taoista y el budismo Zen35.

A esta proximidad el autor la caracteriza como convergencia de dos mundos filo-
sdficos distintos. Algo distinto es el comentario de Raimon Panikkar en el prologo
a la monografia de Heisig, Fildsofos de la nada: un ensayo sobre la Escuela de Kioto:
«Estos tres pensadores, que el autor escoge con acierto como los mds conspicuos
representantes de la Escuela de Kioto se dedicaron a estudiar el pensamiento
oriental sin resentimientos —cosa que ya prueba su magnanimidad conociendo
la historia del colonialismo»36. En cualquier caso y lejos de cualquier valoracién
moral, es evidente que ambas culturas filosdficas, la japonesa y la europea, sin-
tieron curiosidad y deseo de conocer caminos del pensar distintos a los de su
propia tradicién.

A pesar de los muchos prejuicios, —opiniones y especulaciones, como en el
relato Zen con el que se abria este texto—, en las tltimas décadas han apare-
cido estudios que demuestran la relacién de algunas filosofias orientales con la

38



La colmena del silencio: Maria Zambrano y el Budismo Zen
MARIA ELIZALDE FREZ

tradicién europea y las convergencias que entre ellas se han ido creando. Lejos de
la mentalidad colonialista a la que apuntaba Panikkar, autores como Heidegger
y Zambrano dialogaban fuera de su propia tradicién, preocupados epistemolo-
gicamente por las formas de conocimiento, por el acto de pensar y construir
filosofia. Més alla del didlogo interreligioso, la apuesta europea fue basicamente
epistemoldgica y ontolégica, es decir, busqueda de los limites del conocimiento y
de sus diversas fuentes, habiéndose agotado en Europa la suposicién de un sujeto
cartesiano dualista. Y como filésofa europea, gracias a traducciones originales
de relatos budistas, asi como a través de las primeras monografias al respecto y
estancias en Europa que realizaban miembros de la Escuela de Kioto desde Japdn,
Zambrano creé convergencias entre su tradicion y la filosofia zen.

39



