
Niño espantapájaro  Acrílico sobre lienzo  41 x 23 cm



30

ARTÍCULOS

La colmena del silencio:  
María Zambrano  
y el Budismo Zen

Resumen

Con el propósito de mostrar que María Zambrano 
se inscribe en la tradición epistemológica europea 
del siglo XX, examino las convergencias de la razón 
poética con la filosofía zen en sus fundamentos: 
la meditación, el despertar o satori, el papel del 
maestro y la noción de vacío; la procedencia del 
interés de Zambrano y, por último, las coincidencias 
de intereses, una vez más, con Martin Heidegger.

Palabras claves

Razón poética; Budismo zen; zazen; 
despertar; vacío.

The Hive of Silence:  
Maria Zambrano  
and Zen Buddhism

Abstract

With the intention of showing that María Zambrano 
is part of the European epistemological tradition 
of the 20th century, I examine the convergences 
of Zambranian thought with zen philosophy in its 
foundations: meditation, awakening or satori, the role 
of the teacher and the notion of emptiness; the origin 
of Zambrano’s interest and, finally, the coincidences 
of interests, once again, with Martin Heidegger.

Keywords

Poetic reason; zen Buddhis; zazen; 
awakening; emptiness.

MARÍA ELIZALDE FREZ
Profesora de Filosofía en la Universitat Oberta de Catalunya

Antígona, 03-2025, pp. 30–39



La colmena del silencio: María Zambrano y el Budismo Zen
MARÍA ELIZALDE FREZ

31

1. Basho (1644-1694) fue el creador del 
haiku, muy vinculada al budismo zen. 
Para más información sobre la poesía 
japonesa, ver Haya, Vicente, El corazón 
del haiku: la expresión de lo sagrado, 
Madrid, Alquitara, 2002, p. 139. 

2. Juana Sánchez-Gey Venegas, «La 
educación en María Zambrano: su 
reflexión sobre la persona» en Aurora: 
Papeles del Seminario María Zambrano, 
n.º 15, Barcelona, 2014, pp. 90-99.

La desolación del invierno: 
en un mundo de un solo color, 
el sonido del viento. 

Basho1 

 
Introducción

Se diría que los lectores de María Zambrano, sea cual sea el nivel de profundidad 
en su lectura de la obra, están de acuerdo en adjetivarla de heterodoxa. Como 
filósofa, como escritora, como exiliada de la guerra civil. En definitiva, como 
intelectual que ha influido ya a varias generaciones. El interés que suscita va man-
teniéndose a lo largo de los años y parece que fuera de la academia no decaiga el 
número de personas que buscan en sus textos profundizar en cuestiones funda-
mentales para el ser humano, como el lugar desde el que pensar el arte, la actitud 
política necesaria frente a la sociedad actual, la necesidad de pensar el mundo 
desde un lugar distinto a la sustancia pensante cartesiana o el método de la razón 
poética. Quizás muchos y muchas busquen en Zambrano a una maestra, quizás 
la misma figura de maestría ideal que define ella misma: «Defiende la veracidad y 
la autenticidad del maestro porque la ejerce desde su persona, y no por la materia 
que enseña, sino que es un ejercicio más propio de la razón ética», como subraya 
Juana Sánchez-Gey2. 

No obstante, de heterodoxias y maestrías tenemos el siglo XX filosófico 
repleto, tan distintos fueron los unos de los otros y todos siendo sujetos únicos 
del desarrollo e interpretación de las ideas que ésta, la originalidad, parece ser la 
característica común de la filosofía continental del siglo XX. Y se puede llegar a 
sospechar que quien escoge a Zambrano lo hace simplemente por la proximidad 
de género, o de lengua, o de algo que resulta familiar y que no se puede describir 
en un concepto, de nuevo el aire de familia. Como la enseñanza del Zen, Zam-
brano no acepta definirse en conceptos ni tan solo bajo el epígrafe de esotérica 
porque no hace referencia a secreto, sino a intimidad ese cierto aire de familia 
que abriga su filosofía como el abrigo que deseaba tanto ponerse en La Habana, 
pero el calor no se lo permitía. 

Consideraré, en primer lugar, las posibles convergencias de Zambrano y el 
Zen, y el origen de esta relación; en segundo lugar, mostraré las larguísimas y 
prolíficas relaciones que se han establecido entre Oriente y Occidente también en 
el campo de la filosofía y que un pensador como Martin Heidegger (1889-1976) 
estudió en profundidad, buscando pensar la realidad y el conocimiento, como 
Zambrano. Para terminar, concluiré que María Zambrano sigue la corriente de 
su tiempo y de su lugar; que, a pesar del exilio en América, es de hecho una filó-
sofa europea del siglo XX pensando en la misma dirección que sus compañeros 
de profesión y que el budismo Zen, sumado al resto de distintas tradiciones que 
trabajó desde la epistemología y desde la ontología, convergió para ampliar la 
razón poética. 



Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

32

 

3. Carne de zen. Huesos de zen, 
Madrid, EDAF, 2023. 

4. Suzuki, D.T., Budismo Zen, Barcelona, 
Kairós, 2023, p. 53. 

5. Zambrano, M. Claros del bosque, 
Barcelona, Seix Barral, 1977, p. 12. 

6. Zambrano, M., «Felices en La 
Habana», en Las palabras del regreso: 
artículos periodísticos, 1985, 1990, 
Salamanca, Amarú, 1995.

7. Shizuteru Ueda, Zen y filosofía. Herder, 
Barcelona, 2004, p. 26.

8. El término japonés kokoro que hace 
referencia al corazón, en realidad refiere 
a corazón-mente.

María Zambrano y la experiencia filosófica del Zen

La taza de té
Nan-in, un maestro japonés de la era Meiji (868-1912), recibió cierto día 

la visita de un erudito, profesor en la Universidad, que venía a informarse 
acerca del zen. 

Nan-in sirvió el té. Colmó hasta el borde la taza de su huésped, 
y entonces, en vez de detenerse, siguió vertiendo té sobre ella con 
toda naturalidad. 

El erudito contemplaba absorto la escena, hasta que al fin no pudo abs-
tenerse más. «Está ya llena hasta los topes. No siga, por favor».

«Como esta taza», dijo entonces Nan-in, «estás tú lleno de tus propias 
opiniones y especulaciones. ¿Cómo podría enseñarte lo que es el Zen a 
menos que vacíes primero tu taza?»3.

En el prólogo de Carne de zen. Huesos de zen se advierte que las historias que 
contiene la recopilación fueron traducidas al inglés a partir de un libro titulado 
«Shaseki-shu (Colección de la Piedra y la tierra), escrito a finales del siglo XIII 
por el maestro japonés Muju («el desheredado»), y de anécdotas de monjes zen 
extraídas de varios libros publicados en el Japón a comienzos del siglo XX». 

Doy comienzo con esta narración para introducir que el budismo basó su filo-
sofía en dos caras de una misma moneda: la sabiduría y la compasión. La una sin la 
otra no se puede dar. Además, el budismo zen, nos dice Suzuki, es utilizado como 
sinónimo de Prajña. El significado de Prajña es «otro término difícil de traducir. 
Habitualmente utilizamos las expresiones «sabiduría trascendental» o «conoci-
miento intuitivo» para expresar el significado de Prajña. (…) es algo que nuestro 
conocimiento discursivo no puede alcanzar, pues pertenece a una categoría dis-
tinta a la del mero lenguaje»4. Se trata de aprehender, rompiendo el dualismo 
objeto-sujeto, siendo conocimiento y visión a la vez. Posiblemente, sería por estas 
cuestiones que el erudito que visitó al maestro Nan-in debía vaciar su taza. 

En la misma dirección, escribe Zambrano al inicio de Claros del bosque: 

Suspender la pregunta que creemos constitutiva de lo humano. La malé-
fica pregunta al guía, a la presencia que se desvanece si se la acosa, a la 
propia alma asfixiada por el preguntar de la conciencia insurgente, a la 
propia mente a la que no se le da tregua para concebir silenciosamente, 
oscuramente también, sin que la interruptora pregunte la suma en la 
mudez de la esclava5.

Resuenan en estas líneas las múltiples ocasiones en que Zambrano afirmó con 
rotundidad que había dejado atrás la idea de la pregunta por el ser a favor de la 
«revelación de la filosofía»6. Sobre el zen, hay unanimidad en afirmar que «no 
es algo que pueda ser expresado con palabras7. Es una transmisión silenciosa de 
corazón-mente a corazón-mente8, a través de lecciones y anécdotas de los maes-
tros. Cada pensador de esta corriente, «de un modo u otro, acepta el principio 



La colmena del silencio: María Zambrano y el Budismo Zen
MARÍA ELIZALDE FREZ

33

9. Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo, 
J. C., La filosofía japonesa en sus textos, 
Barcelona, Herder, 2016, p. 165.

10. Zambrano, M., «Filosofía y educación» 
en Casado, A. y Sánchez-Gey, J., 
Manuscritos, Málaga, Ágora, 2007, p. 101.

11. Dogen, Eihei, Gakudo Yojin Shu: 
colección de conceptos para la búsqueda de 
la verdad, Sevilla, Athenaica, 2024, p. 33.

12. Rosales, E., «El elemento Zen-trico 
en el pensamiento de María Zambrano» 
en Revista Hispánica Moderna, n.º 1, 
2004, pp. 147-157. 

13. Dogen, Eihei, op. cit., p. 51.

básico de que el zen está fundamentalmente relacionado con la participación 
directa en la base de la experiencia antes que, en el colorido de los conceptos, del 
pensamiento reflexivo y presupuestos incuestionados. En ello estriba la fuente 
de su creatividad, espontaneidad e iluminación de la vida»9.

Se puede decir de muchas maneras, la cuestión es que Zambrano suspende la 
pregunta y la violencia que ésta ejerce, para concebir oscura y silenciosamente, 
planteando una epistemología desde un lugar distinto al lugar cartesiano pro-
bablemente gracias a la disparidad de fuentes de conocimiento y de métodos 
filosóficos de trabajo. 

En el pensamiento budista, como en todas las tradiciones educativas, la trans-
misión necesita de la figura del maestro. Acerca de la importancia de la educación 
y el papel del maestro en Zambrano, Juana Sánchez-Gey Venegas recoge esta 
definición del maestro de Zambrano en su vastísima investigación: 

Podría medirse quizás la autenticidad de un maestro por ese instante 
de silencio que precede a su palabra, por ese tenerse presente, por esa 
presentación de su persona antes de comenzar a darla en modo activo. 
Y aun por el imperceptible temblor que la sacude. Sin ello, el maestro 
no llega a serlo por grande que sea su ciencia. Pues que ello anuncia el 
sacrificio, la entrega10.

Entre los consejos para la búsqueda de la verdad, Gakudo Yojin Shu, Eihei 
Dogen (1200-1253), fundador de la escuela Soto japonesa y maestro zen, trata 
también sobre el maestro en un sentido muy similar al de Zambrano: «Un autén-
tico maestro dijo: «Si el establecimiento de la voluntad para la verdad no es 
correcto, entonces todas las prácticas se convertirán en nada. ¡Cuán verdaderas 
son estas palabras! Y también debemos saber que practicar la verdad depende de 
si el maestro es verdadero o no»11. 

El maestro, a través de conversaciones basadas en historias y koan, da ense-
ñanza a su discípulo, también, como en la historia de La taza de té, el maestro 
muestra a su interlocutor la importancia de ser «como una jarra de agua vacía», 
en palabras de Dogen. Según Rosales, desacondicionarse es el término que se usa 
en el budismo para referirse al proceso de desaprender lo aprendido, liberarse de 
las ideas preconcebidas, del conocimiento acumulado, o en palabras de Zambrano 
«basta descreerse, desinventarse, para que la vida nos invada sin tumulto»12. 

La práctica del zen, porque es práctica y no conceptualización, tiene otra 
forma más allá de la meditación sentada o zazen, que es el sazen, la discusión o 
conversación que ayuda a buscar la iluminación o despertar. Para este fin el zen 
cuenta con las famosas colecciones de koan, que son pequeñas historias o anéc-
dotas que ponen de manifiesto que la realidad no es dual y que su comprensión 
nunca puede ser racional únicamente: «Si deseas regular tu cuerpo -y-mente, 
existen dos maneras de [hacerlo] de forma natural. Una es visitar a un maestro y 
escuchar sus enseñanzas. La otra, esforzarse en practicar zazen»13.

Por otro lado, es fundamental en el budismo zen el despertar súbito, conocido 
como Satori. Autoras como Maillard han relacionado el despertar con la aurora: 



Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

34

14. Maillard, Ch., «María Zambrano y el 
zen» en Cuadernos hispanoamericanos, 
nº 490, 1991, pp. 7-19. 

15. Jung, Carl G. «Prólogo» en Suzuki, 
D.T., Introducción al budismo zen, Buenos 
Aires, Mundonuevo, 1960, p. 26.

16. En este sentido, ver, por ejemplo: 
Fernández Navas, David (2024). 
«Sufismo y política en María Zambrano» 
en Anales Del Seminario de Historia de la 
Filosofía, 41 (2), 2024, pp. 393-403.

17. Suzuki, op.cit., p. 38.

18. Suzuki, op.cit., p. 149.

19. Archivo Águeda Pizarro, 
documento inédito. 

20. Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo,  
J. C., op.cit., p. 162. 

«Para el Zen esto se llamaría satori, para Zambrano se llama «despertar». Pueden 
tener lugar muchos satori, muchos «despertares» a lo largo de una existencia»14.

Es decir, la pérdida de conciencia de sí mismo, y el borrado del límite entre 
sujeto y objeto. D.T. Suzuki afirma que «satori es la más íntima de las experiencias 
humanas», frase que utiliza Jung para aunar los diversos misticismos, occiden-
tales y orientales, bajo la cualidad de experiencia individual de los métodos 
utilizados y «la forma iconoclasta de muchos maestros»15, añade refiriéndose 
ahora al zen, pero que podríamos extender a los místicos occidentales también16. 
El vacío o vacuidad, la completud de la meditación, la totalidad del mundo, la 
asistematicidad de la doctrina que se transfiere con la narración de anécdotas y 
lecciones de maestros a sus discípulos ponen de manifiesto, según Jung que «su 
uso [del budismo zen] es muy improbable entre los occidentales, pues las con-
cepciones espirituales requeridas por el Zen están ausentes en Occidente»17. Esta 
idea de imposibilidad de que el zen sea comprendido en Occidente es la idea que 
contradicen Zambrano, Heidegger, y algunos de los filósofos que reconocieron la 
influencia del filósofo alemán, como Foucault o Lacan. 

En la práctica del zen, se busca la iluminación de múltiples formas, también 
desde la ejercitación del arte como el arte floral, la escritura, la pintura… y tam-
bién la famosa ceremonia del té, en la que se trata de, tal como escribe Thich Nhat 
Hanh en Las claves del zen, «ser uno con el té: el té eres tú, tú eres el té. No existe 
el bebedor de té, no existe el té que es bebido»18. Al respecto, hay un comentario 
en uno de los cuadernos de Pizarro. Tras la traducción de un fragmento de la obra 
de A.L. Sadler The Japanese Tea Ceremony (Cha-No-Yu), escribe:

Cha-no-yu (ceremonia del té) incluye filosofía y poesía. Y así como ésta 
forma nuevos versos con las viejas palabras, así usa el té material antiguo 
para nuevos intereses. (…)

Y recordando me vuelvo todo yo a la comprensión que en un instante 
tuve de la gracia, del encanto singular, de la luz que tuvieron ciertos días, 
tales horas, y el sentido de la poesía china y de la poesía japonesa se me 
hace claro pues es ciertamente el mismo que el que aquellos instantes 
tenían entonces. Y así19. 

En la ceremonia del té se incluyen todas las artes, concentra en ella la esencia 
del budismo zen.

En tercer lugar, tenemos el zazen, o meditación, la base absoluta del budismo 
zen y que lo distingue a otras ramas del budismo. Según Dogen (1200-1253), 
fundador del Zen Soto, retornaba el budismo a su núcleo, es decir, el zazen o 
meditación, que «no es un medio para obtener la iluminación, sino una práctica 
efectiva de esta. En otras palabras, la práctica correcta es expresar la ilumina-
ción que uno ya tiene. […] Dogen estudió la inseparabilidad de cuerpo y mente, 
la naturaleza de la temporalidad, la base contextual del significado, la intimi-
dad entre humanidad y naturaleza, y la función de la tradición a la luz de la 
relatividad de la ética»20. Se aprecia que se establece, superficialmente, una vin-
culación de esta rama del budismo con muchos de los aspectos de Zambrano. En 



La colmena del silencio: María Zambrano y el Budismo Zen
MARÍA ELIZALDE FREZ

35

21. Zambrano, M., Claros del bosque, 
Barcelona, Seix Barral, 1977, pp. 82-83.

22. Zambrano, M., op. cit., p. 53.

el capítulo Antes de que se profiriesen las palabras de Claros del bosque, Zambrano 
detalla el principio del zazen que dice que no se trata la meditación de dejar la 
mente en blanco, sino de no elaborar pensamientos, abandonar el dominio de la 
razón, simplemente observar los conceptos sin centrar la atención más que en 
el instante presente:

Circularían estas palabras sin encontrar obstáculo, como al descuido. 
Y como todo lo humano, aunque sea en la plenitud, ha de ser plural, no 
habría una sola palabra, habrían de ser varias, un enjambre de palabras 
que irán a reposarse juntas en la colmena del silencio, o en un nido solo, 
no lejos del silencio del hombre y a su alcance. (…)

Mas se las conoce porque faltan sobre todo. Parecen que vayan a brotar 
del pasmo del inocente, del asombro: del amor y sus aledaños, formas de 
amor ellas mismas. (…)

Y volver el pensamiento a aquellos lugares donde ellas, estas razones de 
verdad, entraron para quedarse en «orden y conexión» sin apenas decir 
palabra, borrando el usual decir, rescatando a la verdad de la muchedum-
bre de las razones21.

El zen no pretende silenciar la mente en la meditación. Más bien busca que la 
mente no elabore pensamientos y aquella persona que se sienta a meditar observe 
cómo se mueven los pensamientos, los conceptos y por tanto las palabras. 

En este texto, como en tantos otros, Zambrano hace referencia a la acción de 
pasmo o asombro. Según la Real Academia Española, la definición de pasmo es 
ajustadísima al propósito de Zambrano en este pequeño texto sobre las palabras: 
Admiración y asombro extremados, que dejan como en suspenso la razón y el 
discurso. Es la actitud de la meditación, podríamos decir. El verbo es pasmar, a 
su vez sinónimo del verbo anonadar (la no nada), esto es, reducir a la nada. Perder 
el contorno del sujeto, el límite del sujeto y el objeto sería reducirse a la nada.

Así que, ligado a la meditación, contamos con el siguiente concepto fundamen-
tal del zen: la vacuidad, el vacío, a veces la nada pero entendida de forma muy 
distinta a la nada occidental, que se entendía por vía negativa de falta de algo. 
Zambrano comprende el vacío como condición de posibilidad, como muestra 
en diversos textos de Claros del bosque. Por escoger un ejemplo, cito el siguiente 
fragmento que inicia el capítulo El vacío y la belleza: 

La belleza hace el vacío —lo crea—, tal como si esa faz que todo adquiere 
cuando está bañado por ella viniera desde una lejana nada y a ella hubiere 
de volver, dejando la ceniza de su rostro a la condición terrestre, a ese ser 
que de la belleza participa. (…) Y en vez de la nada, un vacío cualitativo, 
sellado y puro a la vez, sombra de la faz de la belleza cuando parte. Mas la 
belleza que crea ese su vacío, lo hace suyo luego, pues que le pertenece, es 
su aureola, su espacio sacro donde queda intangible22.

Nishida Kitaro (1870-1975), el filósofo más reconocido de la Escuela de Kioto, 



Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

36

23. Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo, 
J. C., op.cit., p. 672. 

24. Nótese la similitud en la teoría 
de coincidencia de opuestos de 
Nicolás de Cusa. 

25. Nishida Kitaro , «La lógica del lugar» 
en Heisig, J.W., Kasulis, T. P., Maraldo, 
J. C., La filosofía japonesa en sus textos, 
Barcelona, Herder, 2016. p. 678.

26. Nishida Kitaro, Pensar desde la nada: 
ensayos de filosofía oriental, Salamanca, 
Sígueme, 2006, p. 15. 

27. Biblioteca Nacional. Sobre esta 
pérdida documental Trueba, Virginia, 
«Intermitencias de un reencuentro 
(Camilo José Cela y María Zambrano 
en su correspondencia)» en 
Anuario de estudios celianos, 2008-
2009, pp. 179-209.

28. Elizalde. María, Miguel Pizarro 
Zambrano, la vida vivida y transformada 
en poesía, Málaga, Centro Cultural 
Generación del 27, 2020, p. 140. 

29. Para estudiar con más profundidad 
la recepción del pensamiento oriental 
en España a principios del siglo XX, 
Segade Alonso C., «La recepción de 
la espiritualidad japonesa entre los 
intelectuales españoles de principios 
de siglo XX: prejuicios y sesgos en 
Miguel de Unamuno» en Mirai. Estudios 
Japoneses, 6, 2022, pp. 159-168.

trabajó el concepto de la nada. No solamente fundó la Escuela sino que sus discí-
pulos continuaron su labor. Se propuso unir el zen con la filosofía, de manera que 
sus escritos recogen la noción de experiencia pura, que luego tornaría en lógica 
del lugar, que considera que la realidad es «lo que percibimos interiormente en 
un sentido amplio. Sin lugar a duda, este punto de vista es previo a la división 
entre sujeto y objeto, pero únicamente si examinamos las cosas de dentro hacia 
fuera»23. No obstante, más adelante incluye la noción de vacío al ampliar su teoría 
a la lógica del lugar:24 

Para reconocer qué es algo lo contraponemos a lo que no es. Pero eso que 
reconocemos que no es por contraposición a lo que es, es todavía un ser en 
contraposición. La verdadera nada debe comprender en sí el ser y el no ser 
de dicha contraposición; debe ser el lugar donde ser y no ser se constituyan. 
La nada que se contrapone al ser negándolo no es una nada verdadera. La 
verdadera nada debe ser lo que constituye el trasfondo del ser25.

También Nishida puso la atención en el arte, en la contemplación estética, 
«si deseamos alcanzar una percepción auténtica de la belleza, es preciso que 
afrontemos la realidad desde un estado anímico de mu-ga, es decir, fuera de sí. 
La percepción de la belleza mana de esta fuente, que es su condición esencial: lo 
que llamamos «inspiración divina» del arte»26.

Es decir, son muchas las convergencias que podemos hallar entre los principa-
les ítems de la epistemología del budismo zen y la filósofa que nos ocupa. 

Primeros contactos de Zambrano con el zen

Zambrano se había familiarizado con la tradición filosófica zen, al decir de ella 
misma, a través de su primo Miguel Pizarro: «No; no tengo ningún inédito de 
Miguel [Pizarro]. Tenía muchas cartas en Madrid, bellísimas casi todas y muchos 
trozos hubieran podido publicarse: sus recuerdos del Japón desde Bucarest. Y 
algunos trozos de textos del Zen traducidos para mí. Todo ello se quemó en 
Madrid —septiembre del 36»27.

Al menos, recuerda estas traducciones realizadas entre 1933 y 1939 si fueron 
hechas desde Bucarest. Y como ella misma explica, los textos se perdieron al 
inicio de la guerra civil. Aun así, Zambrano conocía la cultura japonesa en 1935, 
cuando en nombre de Miguel Pizarro solicitaba una beca a la Junta de Ampliación 
de Estudios narrando los conocimientos que sobre la cultura japonesa Pizarro 
había adquirido28.

Se pueden encontrar muchos estudios sobre el japonismo que inundó 
amplios sectores de la sociedad a finales del siglo XIX en la Península ibérica 
(ejemplo de ello es la arquitectura de Antoni Gaudí), con mucha relevancia 
estética. Quizás un interés más intelectual y menos estético sintieron pensa-
dores como Unamuno, Maeztu o Ortega y Gasset, como recoge la bibliografía 
al respecto. Se han encontrado artículos de opinión de Unamuno sobre Japón, 
así como referencias a términos como dharma y karma en anécdotas de 
Ortega y Gasset29. 



La colmena del silencio: María Zambrano y el Budismo Zen
MARÍA ELIZALDE FREZ

37

30. Jung, Carl G. «Prólogo», en Suzuki, 
D.T., Introducción al budismo zen. Buenos 
Aires, Mundonuevo, 1960, p. 26.

31. No olvidemos, por otra parte, la 
influencia de Jung en María Zambrano.

32. Segade Alonso C., op. cit., pp. 159-168.

33. Heiseig, James W. Filósofos de la 
nada: un ensayo sobre la escuela de Kioto, 
Barcelona, Herder, 2013, p. 693. 

El caso es que Zambrano sí tuvo acceso a algunos cuentos zen, probablemente, 
así como a la filosofía que se estaba dando en Japón cuando Pizarro residía allí. 
En la biblioteca de Pizarro se hallan libros de D. T. Suzuki, sin duda una de las 
personalidades más influyentes en la recepción del budismo Zen en Occidente 
por ser el primero en traducir los principios del budismo al inglés y realizar giras 
de conferencias por Estados Unidos de América. Suzuki comenzó a publicar en 
la década de 1920. En 1934 se publicaba en Kyoto An introduction to Zen buddhism, 
que se reeditaba en Londres y Nueva York en 1949 con prólogo de Carl G. Jung: 

El que trata realmente de entender la doctrina budista aunque sea hasta 
cierto límite, después de liberarse de muchos prejuicios occidentales, o 
llega a descubrir una cierta hondura bajo la excéntrica capa de las expe-
riencias individuales satori, o percibe dificultades inquietantes que hasta 
ahora el occidente filosófico y religioso ha estimado conveniente pasar por 
alto. Como filósofo, uno se interesa exclusivamente en el conocimiento 
que, de por sí, nada tiene que ver con la vida. Y, como cristiano, uno nada 
tiene que ver con el paganismo («te agradezco Señor el no ser como otros 
hombres»). No hay satori en los límites occidentales: ésta es una cuestión 
de Oriente. Pero ¿realmente es así? ¿No tenemos una realidad satori?30

En los cuadernos de Pizarro, escritos ya en el exilio, se pueden leer muchas 
referencias a la obra de este autor, e incluso algunas traducciones, y a la relación 
que se establece entre el Zen y el psiquiatra Carl G. Jung31. Es decir, desde la 
década de 1920, María Zambrano recibe información del pensamiento budista 
Zen desde Japón, pero además es posible que acceda a las fuentes, más o menos 
tergiversadas32. Más tarde ampliará sin duda estas primeras aproximaciones en 
otras fuentes como se ha indicado en otros trabajos, pero el interés ya estaba 
creado, y la conversación también. 

Convergencias del Zen y la fenomenología europea

A pesar de algunos prejuicios que todavía se resisten a desaparecer, la Escuela de 
Kioto no se opuso diametralmente al pensamiento occidental; de hecho, se dan 
muchos puntos de unión entre ambas formas de pensamiento, pero la Escuela 
mantuvo desde sus inicios una postura crítica frente a las concepciones occiden-
tales de la modernidad que los posicionaron incluso políticamente. En referencia 
al budismo, los pensadores de la Escuela de Kioto «buscaron en el budismo y en 
el encuentro interreligioso soluciones para los problemas sociales y filosóficos», 
apropiándose de esta manera de ideas budistas.

Y así como buscaron en la propia tradición soluciones, miraron también 
hacia Occidente, de manera que podemos encontrar a filósofos de esa Escuela 
participando de un larguísimo diálogo con Martin Heidegger, por ejemplo. 
Efectivamente, según diversas fuentes, a principios de los años 20 del pasado 
siglo Tanabe Hajime (1885-1962), viajó a Europa y «aunque pronto se sintió 
decepcionado con Husserl, comenzó una amistad con el joven Heidegger»33. 
Tanabe centró su interés, posteriormente, en Hegel. Heidegger, por su parte, 



Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

38

34. Saviani, C., El oriente de Heidegger, 
Barcelona, Herder, 2004. 

35. Martín Morillas, A. «El encuentro 
de Martin Heidegger con el 
pensamiento asiático» en Proyección, 
n.º LIX, 2012, p. 329. 

36. Heisig, James W., op. cit., p. 4.

fue conociendo a diversos pensadores japoneses de la misma escuela como Miki 
Kiyoshi o Nishitani Keiji. Recientes estudios han mostrado la vinculación de 
Heidegger, con el pensamiento oriental, que había ya despertado su interés en los 
años 20 y que comenzaría a tratar a partir de los años 50 del siglo XX. Saviani, 
en la monografía de 1998 titulada El Oriente de Heidegger y traducida por Raquel 
Bouso García, una gran conocedora de la cultura japonesa y especialmente de 
la filosofía zen mostraba cómo el filósofo alemán había entrado en contacto con 
las filosofías orientales desde muy temprana edad34. De esta manera, la relación 
de la filosofía de Heidegger con la Escuela de Kioto y con el budismo Zen en 
particular quedaba establecida ya para la crítica. Así, afirma Antonio M. Martín 
Morillas en El encuentro de Martin Heidegger con el pensamiento asiático que «la 
bibliografía existente permite estudiar la posible «influencia» (May), «correspon-
dencia» (Strolz, Parkes) o «convergencia» entre el pensamiento de Heidegger y 
la filosofía de Extremo Oriente. Por ejemplo, en el segundo Heidegger se inclu-
yen los tres topoi fundamentales de la «nada» (Nichts), el «vacío» (Leere) y el 
«claro» (Lichtung), que guardan relación con textos originales por él conocidos. 
[…] Está probado que Heidegger se había familiarizado desde su juventud con 
ciertas traducciones alemanas de textos filosóficos clásicos de la China y Japón.» 
Igualmente, el autor resalta la gran relevancia que el pensamiento heideggeriano 
ha tenido en Asia —una convergencia en ambas direcciones—, aportando datos 
sobre estudios y traducciones, pero también los nexos entre su pensamiento y la 
filosofía oriental: 

Todos ellos [estudios de filosofía comparada] son en sí suficiente muestra 
de la proximidad que se da entre la búsqueda de un pensar que sobre-
pase la metafísica y toda una tradición cultural, la asiática, que carece 
de metafísica en sentido occidental. Y, aunque Heidegger se mostraba 
algo escéptico respecto a los resultados de tales intentos de estudios com-
parativos, sobre todo por dificultades lingüísticas, el caso es que, como 
recuerda Pöggeler, también «reconocía ante los visitantes la cercanía de 
su pensamiento con la tradición taoísta y el budismo Zen35.

A esta proximidad el autor la caracteriza como convergencia de dos mundos filo-
sóficos distintos. Algo distinto es el comentario de Raimon Panikkar en el prólogo 
a la monografía de Heisig, Filósofos de la nada: un ensayo sobre la Escuela de Kioto: 
«Estos tres pensadores, que el autor escoge con acierto como los más conspicuos 
representantes de la Escuela de Kioto se dedicaron a estudiar el pensamiento 
oriental sin resentimientos —cosa que ya prueba su magnanimidad conociendo 
la historia del colonialismo»36. En cualquier caso y lejos de cualquier valoración 
moral, es evidente que ambas culturas filosóficas, la japonesa y la europea, sin-
tieron curiosidad y deseo de conocer caminos del pensar distintos a los de su 
propia tradición.

A pesar de los muchos prejuicios, —opiniones y especulaciones, como en el 
relato Zen con el que se abría este texto—, en las últimas décadas han apare-
cido estudios que demuestran la relación de algunas filosofías orientales con la 



La colmena del silencio: María Zambrano y el Budismo Zen
MARÍA ELIZALDE FREZ

39

tradición europea y las convergencias que entre ellas se han ido creando. Lejos de 
la mentalidad colonialista a la que apuntaba Panikkar, autores como Heidegger 
y Zambrano dialogaban fuera de su propia tradición, preocupados epistemoló-
gicamente por las formas de conocimiento, por el acto de pensar y construir 
filosofía. Más allá del diálogo interreligioso, la apuesta europea fue básicamente 
epistemológica y ontológica, es decir, búsqueda de los límites del conocimiento y 
de sus diversas fuentes, habiéndose agotado en Europa la suposición de un sujeto 
cartesiano dualista. Y como filósofa europea, gracias a traducciones originales 
de relatos budistas, así como a través de las primeras monografías al respecto y 
estancias en Europa que realizaban miembros de la Escuela de Kioto desde Japón, 
Zambrano creó convergencias entre su tradición y la filosofía zen. 


