
106

CONVERSACIONES CON DIOTIMA

Mercedes Gómez Blesa
Filósofa, ensayista, investigadora y poeta española. 
Directora de la edicion de las Obras Completas de 
Maria Zambrano.

«La razón poética es un instrumento, es una vía, una mediación  
para que cada uno de nosotros llegue a descubrir su verdadero  
ser, su ser esencial».



107

Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

Conocí a Mercedes muy pronto, casi al mismo tiempo 
que comencé a conocer a María Zambrano. Fue al 
llegar a la Fundación, en esos días de aprendizaje y 
asombro, cuando la figura de Zambrano empezó a 
revelarse no solo en sus libros, en los manuscritos 
y cuadernos que guarda la casa, sino también en 
las personas que venían a buscarla entre papeles: 
investigadores que sabían leer en lo invisible. Entre 
ellos, Mercedes.

Cuando se es joven, uno busca —a veces 
sin saberlo— a quienes hablan desde un lugar 
parecido. Y Mercedes es joven. No por una cuestión 
exclusivamente asociada al calendario, sino por el 
modo en que su alma se ofrece: con una calidez que 
no se imposta y que viene acompañada de ternura. 
Siempre he encontrado en ella una cercanía verdadera, 
un lenguaje amable y hospitalario, y una inteligencia 
que no impone, sino que acompaña.

Pero lo más valioso, quizá, es la luz que arroja sobre 
la obra de Zambrano. No solo la conoce: la habita. 
Su lectura es una forma de cuidado, y también de 
generosidad. Filósofa de altura, reconocida en todo el 
mundo por sus ediciones rigurosas y bellísimas, hoy 
tiene en sus manos una de las tareas más exigentes y 
necesarias: continuar la edición crítica de las Obras 
Completas de María Zambrano. Nadie mejor que ella. 
Y en eso, como en todo lo que importa, hay algo de 
promesa cumplida.

Mercedes, ¿qué supone el proyecto de edición crítica 
de las obras completas de María Zambrano para la 
lectura contemporánea de su obra?
Pues mira, supone recuperar y conseguir el canon 
zambraniano. ¿Qué significa eso? Pues rescatar todos 
los textos de María Zambrano haciendo una labor de 
limpieza filológica y de acercamiento de los textos al 
lector y, sobre todo, al investigador. Yo creo que las 
obras completas tienen una función más encaminada 
hacia aquellas personas o investigadores que estén 
haciendo un trabajo serio sobre ella, por lo minucioso 
del aparato crítico. Lo que hemos querido, sobre todo, 
es rescatar aquellos textos que están perdidos entre la 
multiplicidad de publicaciones periódicas de América 

y de cada uno de los miradores de la vida de María 
Zambrano, de todo su itinerario del exilio.

Como experta en la obra de Zambrano, ¿hay algún 
texto o pasaje de la autora que no debe dejar de leerse?
Yo creo que hay dos textos que son sus 
obras fundamentales: Claros del bosque y El 
hombre y lo divino.

Zambrano propone una razón poética como alternativa 
al racionalismo dominante. ¿Cómo definirías esta 
razón poética y qué puede aportar hoy a un mundo que 
parece vivir de certezas rápidas, discursos extremos?
Yo creo que aporta dos cosas fundamentalmente. 
La razón poética es una razón que abre el corazón, 
da valor a nuestra dimensión más empática o 
emocional; según la cual, a través de esta dimensión 
realmente descubrimos nuestro ser esencial, nuestro 
verdadero ser, que está escondido entre los personajes 
que construimos socialmente para vérnoslas en 
la existencia. 

Este trabajo emocional nos permite llegar a una 
desconstrucción de uno mismo. Recuerda que la 
palabra poética viene de poiesis, que significa creación. 
Es una razón que ayuda a la creación de la persona.

Por tanto, la razón poética es un instrumento, es 
una vía, una mediación para que cada uno de nosotros 
llegue a descubrir su verdadero ser, su ser esencial. Y 
ese ser, escondido tras los personajes, las máscaras, 
pues llegue a florecer, salga a la luz.

Uno de los ejes fundamentales del pensamiento de 
María Zambrano es el exilio. ¿Hasta qué punto su 
condición de exiliada marcó su vida, su forma de 
pensar, de escribir?
Totalmente. No se puede pensar en María Zambrano 
sin el concepto de exilio. En primer lugar, ella 
habla de una heterodoxia cósmica, incluso lo dice en 
Horizonte del liberalismo, mucho antes de que ella se 
exiliara históricamente, no personalmente. 
Ella parte de la idea de que el hombre es un exiliado 
del mundo, alguien que vive enfrentado a la realidad. 
Y su filosofía es un intento de volver a esa misma 
realidad, de reunirnos con aquello que está separado. 
Por tanto, siempre es una razón mediadora entre el 



108

Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 02  2024

sujeto y lo que tiene enfrente, y busca la unidad, la 
reunión, la comunión, la participación. 
De ahí que, muchas veces, el pensamiento de María 
Zambrano esté vinculado con la religión, porque 
religión viene de religare, de unir lo disperso. Y su 
voluntad, sobre todo, es una voluntad mediadora: 
llegar a ser uno con la totalidad sin perder la 
condición o la consciencia de la propia individualidad.

Mercedes, tú has dedicado muchos años a su 
pensamiento. ¿Cómo ha cambiado tu relación 
con Zambrano, tu percepción sobre ella a lo 
largo de los años?
Mucho. Yo empecé desde muy jovencita, casi con 
veintiséis años. Empecé a hacer mi tesis doctoral 
sobre ella en 1991, justo el año que muere. No la llegué 
a conocer personalmente. 
Y la verdad es que mi primer acercamiento era 
desde una obra hermética, donde yo no era capaz de 
penetrar, porque no la entendía, no la comprendía. 
Era una obra que me movía al asombro, a la 
extrañeza. Me gustaba su música, me gustaba cómo 
sonaba, pero no conseguía entenderla.

Entonces descubrí que tenía que prepararme 
mucho en filosofía de las religiones, en esa búsqueda 
espiritual, en los diferentes caminos de la mística de 
las tres grandes religiones monoteístas para poder 
entrar en su lenguaje y comprender, por ejemplo, El 
hombre y lo divino, Claros del bosque, De la aurora o Los 
bienaventurados, que creo que es la parte más difícil. 
Conforme me fui formando en ese lenguaje de lo 
mistérico, en el lenguaje de esa búsqueda de lo otro, 
de lo sagrado, pues entonces fui, poquito a poquito, 
comprendiendo su pensamiento.

Todavía hay facetas que no me he metido a 
estudiar. María Zambrano tiene vías infinitas. Es 
un pensamiento infinito. Sugiere muchas vías de 
investigación. Creo que es una obra inagotable.

¿Crees que el pensamiento de María Zambrano es 
suficientemente conocido y valorado?
Creo que se conoce más su nombre que su obra. Y 
entiendo que la lectura es difícil, es compleja. No se 
lo pone fácil a nadie. Pero también hay textos que 
son bastante asequibles para el público en general, 

al público culto, mediano, que no necesita tener 
conocimientos filosóficos.

Y me gustaría que fuera mucho más conocida 
porque el mensaje que nos transmite, sobre todo, 
es un mensaje de acercamiento al otro, de amor a la 
humanidad, a los otros, al cercano y al lejano también. 
Es un mensaje muy positivo donde funciona, sobre 
todo, la esperanza en el ser humano por conseguir un 
mundo mucho más humanizado.

Es decir, nada de un pensamiento naif, un buenismo 
gratuito, sino que después de toda la tragedia que 
ella vivió —conoció en primera persona la guerra, 
los abusos y las injusticias del totalitarismo europeo, 
del nazismo—, fue capaz de no perder nunca la 
esperanza en la grandeza del ser humano.

Creo que esa es la lección que nos puede aportar 
más. Porque hoy, que todo el mundo echa pestes 
sobre la guerra, sobre cómo somos capaces de lo peor, 
nunca podemos olvidar que también somos capaces 
de lo más excelso, de lo más elevado.

Y la gente está necesitada de ese discurso de 
esperanza para no tirar la toalla y adaptarse al mal 
que hay hoy en día. Yo creo que necesitamos esos 
mensajes de esperanza, de resiliencia, para superar 
estos momentos de guerra, de intransigencia, de 
disparidad, de polémica, de enfrentamiento, etc. 
Es un mensaje muy necesario hoy en día. 

Cuando termina la entrevista, se lo digo con 
franqueza: “Mercedes, me acabas de dar una 
masterclass”. Y no exagero. Leer su obra fue, en su 
momento, una brújula para mi propia investigación, 
y volver a escucharla me sirve para afinar de nuevo 
la mirada. Me acuerdo entonces de todos mis 
privilegios, y me llena de orgullo saber que puedo 
compartir tiempo y escuchar a personas como 
ella. Mercedes se aleja mientras sonríe, con esa 
naturalidad que tienen los verdaderos maestros: los 
que no buscan imponerse, sino alumbrar. Ella lo sabe 
—porque así conciben su vocación los que enseñan 
de verdad—: ayudarnos a ver con claridad allí donde 
empieza el claro del bosque.



109

Guitarra sobre una silla, 1997. Acrílico sobre lienzo y madera, 27 x 35 cm




