
81

Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

Toda obra humana es un destello de la época en la que 
ha cobrado vida. Así que, en medio de la tragedia de 
la Segunda Guerra Mundial, Picasso no habría podido 
concebir un arte idílico al estilo de las pinturas de Bo
tticelli. En el Renacimiento italiano se representaba la 
armonía del universo, del cual el ser humano se sentía 
epicentro como hijo predilecto del Creador. En cambio, 
en la primera mitad del siglo XX, el ser humano pade-
cía una realidad tremendamente ajena a Dios, más bien 
intentaba salir a flote en un mundo despedazado por 
guerras inciviles y mundiales que reflejaban la pérdida 
del alma. De este marco emergen los gritos, la desola-
ción y el sinsentido de la violencia bélica que Picasso 
ha representado en el Guernica y las laceraciones tanto 
humanas como metafísicas que pueblan la producción 
intelectual de María Zambrano.

Ahora bien, en la biografía intelectual de María 
Zambrano escrita por Pedro Cerezo Galán, se per-
ciben dichas laceraciones, aunque balanceadas con 
cierta proyección optimista de la vida humana con-
cebida como labor de amor de raigambre sagrada. En 
las más de quinientas páginas que constituyen este 
importante volumen, el lector descubre cada uno de los 
resquicios de un pensamiento que se ha ido moldeando 
a la vida, rastreando un antídoto al nihilismo. María 

ha experimentado en su propia piel, en «carne viva de 
pasión» (p. 23), el entusiasmo de la Segunda Republica 
española, la Guerra Civil seguida por el Franquismo, el 
exilio y el regreso a su tierra natal. 

Los méritos de la investigación ofrecida por el profe-
sor Cerezo son múltiples: pesquisas exhaustivas acerca 
de un pensamiento complejo —por ser asistemático 
y variado—; claves interpretativas esclarecedoras 
de los textos seleccionados y de los contextos histó-
ricos en los que fueron elaborados; aplicación de las 
reflexiones de María Zambrano a los desafíos de nues-
tra actualidad. 

En esencia, se comparte un análisis atento de la 
evolución de la «razón poética» zambraniana, pre-
sentada como el núcleo palpitante de un pensar con 
resonancias órfico-pitagóricas que es «existencialismo 
cristiano» (p. 35). 

La investigación arranca con la huella que los gran-
des maestros han impreso en la joven María. Se trata 
del «temple existencial, poético/religioso, del pensa-
dor vasco» (p. 44), o sea Unamuno, recordado como 
«un místico sin método y sin experiencia radical de 
la noche oscura» (p. 50), amante de los símbolos tan 
esenciales en el filosofar zambraniano. Se trata tam-
bién del rigor aristotélico de Zubiri, en cuyo cauce la 
pensadora malagueña plantea: «el sentir de la reali-
dad» y «el alma con su fondo abismal» (p. 53). Acto 
seguido se recuerda el «corte abrupto, abisal, como 
falla geológica» que produce la «razón poética» en «la 
tierra firme de la metafísica de la razón vital» (p. 61) 
orteguiana. Sin embargo, Zambrano hereda de Ortega 
cierta sensibilidad por las «circunstancias», donde 
se puede encontrar un nexo indisoluble entre vida y 
filosofía. La argumentación se detiene en las tres car-
tas que la discípula dirige al maestro madrileño entre 
1930 y 1932, desvelando las luces y las sombras de una 
comunicación aplastada por el peso de España entre 
una monarquía agonizante, las dictaturas y los anhe-
los republicanos. Por último, no pasan desapercibidos 

Pedro Cerezo Galán

María Zambrano. Razón 
poética y esperanza
Madrid, Sindéresis, 2024



82

LIBROS

Blas Zambrano y Machado: voces paternales práctica-
mente yuxtapuestas que entregan a la filósofa veleña 
la inquietud de mirar el universo bajo el sello de la 
heterodoxia filosófica y espiritual, en contra de los 
sistemas dominantes. Machado, en detalle, le enseña a 
María que hay que trabajar a partir de la unidad entre 
«poesía, pensamiento y política» (p. 87). Doña Araceli 
Alarcón, madre de la filósofa, aparece come maestra de 
«misterio y adivinación» (p. 102). 

Avanzando en la lectura del volumen, se halla el estu-
dio de las principales monografías de María Zambrano. 
Sobresalen varios textos. En primer lugar, Horizonte del 
liberalismo, obra que confirma el compromiso político 
de la incipiente pensadora, en búsqueda de una «razón 
de amor» enraizada en un «cristianismo social» (p. 111). 
Sigue Los intelectuales en el drama de España, manifiesto 
zambraniano en contra del idealismo. Luego, llegan 
las obras engendradas en el exilio como Pensamiento 
y poesía en la vida española y Filosofía y poesía, donde 
la «razón poética» se desprende de la «reflexión histó-
rica/republicana» para convertirse en una «meditación 
intrahistórica […] sobre la herencia de España» (p. 167). 
Se hace hincapié en Delirio Destino, El hombre y lo divino, 
La agonía de Europa hasta las obras tardías como Claros 
del Bosque y Los bienaventurados, textos en los que se 
percibe el viraje de la «razón poética» desde España 
hacia el mundo, desde la política hacia la mística, desde 
el estilo literario del ensayo hasta el «aforismo», la 
«sentencia» y los «enigmas» (p. 360). 

Todo para subrayar que María cree que hay espe-
ranza para la humanidad pese a las heridas de la 
contemporaneidad. Es preciso invertir en la democra-
cia fundamentada en la dignidad de la persona y en el 
respeto hacia la madre tierra, cuyas raíces nos invitan 
a entrar en contacto con una placenta sagrada de la 
que procedemos y hacia la que hay que tender para dar 
sentido a nuestro existir pasado, presente y futuro. Sin 
rencores por los errores cometidos, pero con empatía 
por la respiración ajena, abogando una solidaridad 

mundial en el nombre de la acogida de lo heterogéneo 
—piénsese en los migrantes (pp. 422-423)— y de la eco-
logía (pp. 510-511). A este propósito, Cerezo habla de 
un «cristianismo cristológico y encarnatorio de María 
Zambrano» (p. 276) porque quiere devolver a la pro-
ducción filosófica de esta autora su dimensión teológica 
y a la vez política, superando barreras ideológicas que 
han solido encorsetar a la «razón poética» en esquemas 
historiográficos reduccionistas. 

Mientras tanto, se abre un diálogo constante entre 
María y la inmensa constelación de intelectuales 
con los que ha topado en su epopeya metafísico-ex-
periencial: tal y como, —valgan exclusivamente de 
ejemplo— Séneca, San Agustín, Dante, Juan de la 
Cruz, Rousseau, Galdós, el amigo Ulyses, Federico 
García Lorca, Pablo Neruda, Francisco Romero. Asi-
mismo, se arroja luz sobre el enredo de similitudes y 
discrepancias filosóficas que cabe hilar entre la «razón 
poética» y las contribuciones de Feuerbach, Nietzsche 
y Heidegger. Se entreve incluso a Araceli Zambrano, 
hermana de la filósofa, como musa inspiradora en los 
largos paseos aurorales que hicieron posible la escri-
tura de Claros del Bosque (p. 383).

El lector se encuentra también con textos menos 
conocidos. Véase «Poema y sistema», crucial para el 
rescate de la religión que Zambrano obra al lado de 
la filosofía y de la poesía (pp. 202-203). No faltan 
herramientas centrales del pensamiento zambraniano 
abordadas desde el prisma de su riqueza epistemoló-
gica, en especial el «corazón», la «sangre», la «aurora». 

Finalmente, llama la atención el encuentro per-
sonal entre el autor de la investigación publicada y 
la autora investigada, otorgando a la lectura un halo 
entrañable a medio camino entre metafísica y vida. 
Según afirma Pedro Cerezo: «Quiero contribuir […] a 
reparar una deuda histórica de la inteligencia española 
con la pensadora andaluza y en particular, devolverle 
la cálida acogida que tuvo a bien dispensarme, cuando 
la conocí, a su vuelta del exilio, honrándome con su 



83

Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 03  2025

amistad. Guardo en la memoria viva del corazón —que 
es más fiel—, sus palabras entrecortadas y el ritual 
casi litúrgico de aquellas visitas, donde MZ, como una 
nueva sibila, fue revelándome, a la hora del té y al albur 
de la conversación, algunas claves de su pensamiento. 
Aquí resuenan todavía algunos ecos de aquella voz inol-
vidable» (p. 23).  

VERÓNICA TARTABINI, UNIVERSIDAD DE GLASGOW (UK)


