I ARTICULOS

CAMILLE LACAU ST GUILY
Profesora en Sorbonne Université (CRIMIC, UR 2561)

Antigona y Diotima de
Mantinea, dos encarnaciones
femeninas de la «Razén
Poética» en Maria Zambrano

Resumen

En su obra, Maria Zambrano (1904-1991) denuncia
los excesos de una “Razon racionalista” o

patriarcal, absolutista, que conduce a derivas a
veces dramadticas. La respuesta de Zambrano a esta
Razoén violenta es modelar una “Razdn poética”,
suave y maternal, que se encarna en las figuras de
Antigona y Diotima de Mantinea, mujeres pobres y
abandonadas que no siguen una légica hegemoénica y
racionalista, pero que son capaces de conducir a los
demads hacia la luz y convertirlos al Amor.

Palabras claves

Maria Zambrano; Antigona; Diotima de Mantinea;
Razon maternal.

Antigona, 02-2024, pp. 16-27

16

Antigone and Diotima of
Mantinea, two feminine
incarnations of the “Poetic
Reason” in Maria Zambrano

Abstract

In her work, Maria Zambrano (1904-1991 )denounces
the excesses of a “rationalist” or patriarchal,
absolutist Reason, which leads sometimes to dramatic
derivations. Zambrano’s response to this violent
resistance is to model a “poetic Reason”, gentle

and maternal, which is embodied in the figures

of Antigone and Diotima de Mantinea, poor and
abandoned women who do not follow a hegemonic
and rationalist logic but are capable of leading others
towards the light and converting them to love.

Keywords

Maria Zambrano; Antigone; Diotima of Mantinea;
Maternal Reason.



1. Como sefala Juana Sanchez-Gey
Venegas, «es indudable que a Maria
Zambrano le interesé pensar y sentir
desde su propia condicién de mujer»
(Sanchez-Gey Venegas, )., «<Sobre

la mujer: experiencia y reflexién en
Maria Zambrano» en El Basilisco,

n. 21,1996, p. 78).

2. La cuestion ya ha sido tratada y

con talento, especialmente por Juan
Fernando Ortega, en su libro Maria
Zambrano. La aventura de ser mujer,
Mélaga, Veramar, 2007; o Alcira Bonilla,
entre otros en «Razén poética y género:
arquetipos femeninos», Philosophica
Malacitana, vol. 1V, 1991; véase también
Elena Laurenzi, Nacer por si misma, Horas
y horas, Madrid, 1995; Carmen Revilla
Guzmdn, «Amistades intelectuales:

Antigona y Diotima de Mantinea, dos encarnaciones femeninas de la «Razén Poética» en Maria Zambrano
CAMILLE LACAU ST GUILY

Introduccién

Marfa Zambrano [1904-1991], que fue alumna del filésofo espafiol José Ortega y
Gasset en la Universidad Central de Madrid, vivié en un ambiente predominante-
mente masculino durante sus estudios y al principio de su carrera como filésofa.
En su obra lamenta en numerosas ocasiones que las mujeres sean excluidas de la
esfera publica y confinadas al dmbito doméstico. La cuestién de la mujer le ocup6
muchoy, en general, la busqueda de la verdad que la animaba estd impregnada de
feminidad!, de impulso maternal. El objetivo de este articulo, sin embargo, no es
enumerar las referencias hechas a las mujeres, ni cuantificarlas, ni estudiar sis-
temdticamente su posicién intelectual en relacion con ellas2. De facto Zambrano
no se sumod a la lucha feminista; como dijo en 1946, en su articulo «A propdsito
de la «grandeza y servidumbre de la mujer»», consideraba el feminismo como una
«equivocacién», la «cuestién feminista», siendo en su opinién, «debatida hasta la
saciedad», llegando incluso a denunciar las «guerras feministas» como «patéti-
cas»3. Sus juicios son a veces desconcertantes, teniendo en cuenta su inmensa sed
de libertad: «Nada es ni vale el moderno feminismo.»4 No obstante, Zambrano
se propuso muy pronto criticar la aplastante y violenta «Razén racionalista», a
la que se refiere en particular en su primer ensayo Los Intelectuales en el drama de
Espaiias, responsable, segun ella, de muchos de los males por los que atravesaba
Europa en los afios treinta y siguientes. Varios comentaristas zambranianos se
refieren a ella como «la razén patriarcal». La bisqueda de Zambrano por supe-
rarla a lo largo de su vida es quizd menos intelectual y tedrica que poética, ya
que ha sufrido en su carne la desencarnacién o deshumanizacién del logos. Su
configuracién de la «Razén poética» pretende, de hecho, la revitalizacién de un
logos cuyo pulso es ya casi inexistente.

Ademaés, Zambrano no sélo modela filoséficamente una «Razén poética», recon-
ciliadora y humana; actualiza también la vocacion profunda de la «<Razén poética»,
encarndndola a través de dos figuras femeninas en particular, Antigona y Diotima de

la mujer y las mujeres en la obra de
Maria Zambrano», Brocar, n.° 35, 2011,

n.° 20, primavera 2018; Juanjo Ruiz
Rodriguez, «La «dama errante»: Maria

pp. 91-107: pp. 91-95; Roberta Johnson,
«El concepto de «persona» de Maria
Zambrano y su pensamiento sobre la
mujer», Aurora. Papeles del “Seminario
Maria Zambrano”, n.° 13, 2012, pp. 8-17;
José Barrientos Rastrojo, «La apuesta
por la mujer en la labor articulistico-
filoséfica de Maria Zambrano»,
Investigacion y género: avance en las
distintas dreas del conocimiento, Congreso
Universitario Andaluz «Investigacién
y Génerov, Sevilla, 17 y 18 de junio
20009, coord. por Isabel Vazquez
Bermudez, 2009, pp. 123-142; Nadia
Mékouar-Hertzberg, «Los sustratos
de un pensamiento de «género» en los
textos de Maria Zambrano», Cahiers
de civilisation espagnole contemporaine,

17

Zambrano, la mujer y el errar», Aurora.
Papeles del “Seminario Maria Zambrano”,
n.°1,1999, pp. 44-50.

3. Zambrano, M., «A propésito de la
‘grandeza y servidumbre de la mujer’»
en Aurora. Papeles del “Seminario
Maria Zambrano”, n.° 1, Universidad de
Barcelona, 1998, pp. 143-148.

4. Maria Zambrano, «Eloisa o la
existencia de la mujer», en Maria
Zambrano. Antologia, seleccién de
textos, Anthropos, n.° 70-71, suplemento
2,1987, p. 80.

5. Zambrano, M., Los Intelectuales
en el drama de Espaiia, Obras
Completas vol. I, Barcelona, Galaxia
Gutenberg, 2015, p. 236.



6. En 1948, desde el exilio, Zambrano
escribe su primer texto sobre Antigona,
que titula Delirio de Antigona. La edicién
de Virginia Trueba Mira (La Tumba de
Antigona (y otros textos sobre el personaje
trdgico), Madrid, Ediciones Cétedra,
Letras Hispanicas, 2012), ofrece un
texto inédito de la filésofa espanola

de ese mismo afo, que lleva el nombre
de Cuaderno de Antigona. Diez afos
después y apenas veinte afios después
del final de la Guerra Civil espafola,

en mayo de 1958, Zambrano escribié
otro texto desde Roma, Antigona o de la
guerra civil. Unos afios més tarde publicé
un dossier de ensayos breves bajo el
nombre de Cuadernos de Antigona,
publicado en 1962, aunque se cree que
algunos de ellos fueron escritos en 1948.
En 1965 publicé otro ensayo, El personaje
autor: Antigona, que formaria parte de
uno de sus libros mas importantes, E/
suefio creador (1965). La obra La Tumba
de Antigona parece ser una especie de
culminacién en la maduracién de su
pensamiento sobre la heroina griega, ya
que apareci6 en 1967, casi veinte afios
después de sus primeras publicaciones
sobre Antigona.

7. En cuanto a la Antigona zambraniana,
tomo elementos de mi libro: véase

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°02 2024

Mantinea -incluso entrafiando a Antigona en un espacio teatral, a través del inico
texto zambraniano de esta naturaleza, titulado La Tumba de Antigona [1967], que fue
precedido por varios ensayos y fragmentos poéticos y teatrales, relacionados con la
figura mitolégica de Antigonaé. Zambrano da voz’ de nuevo a estas dos mujeres, en
cierto modo, amordazadas, que, con todo su ser, representan al «otro»8 de la Razén
«racionalista» o «razonadora» 9. Como dice Alcira B. Bonilla, brillante especialista
de la fil6sofa, «la escritora rescata con la palabra y da palabra a circunstancias que
siempre han reflejado la ausencia o la desvalorizacion de la palabra de la mujer»1°.
Estas dos figuras femeninas excluidas del espacio audible donde los hombres podian
ser escuchados, Antigona por Credn, en particular de la esfera publica, y Diotima
de Mantinea, del Simposio o Banquete del que fue la protagonista principal (aunque
ausente) —es, de hecho, ella quien inspira a Sécrates la verdad sobre el arché (princi-
pio, origen, causa) del amor- vuelven a la vida bajo la pluma de Zambrano. Incluso
aparecen como mayéuticas que dan a luz o reaniman a quienes se acercan a ellas.
Encarnadas en un espacio alternativo, preldgico, por Zambrano, en el que deliran,
ambas mujeres despliegan una palabra conmovida y fragil, pero suave, maternal,
cordial, misericordiosa, y fuerte a pesar de todo, por la que todos se sienten acogi-

dos, escuchados, amados.

Camille Lacau St Guily, Maria Zambrano,
La Tumba de Antigona (y otros textos
sobre el personaje trdgico), Paris,
PUF-CNED, 2013. Para Zambrano,

la eleccion de Sofocles de silenciar a
Antigona -porque finalmente decide
ahorcarse en su cdamara mortuoria- es
un «error». La espafnola compone

La Tumba de Antigona para corregir

este error sofocleano, una mala
interpretacion, incluso un malentendido
del destino de la tragica heroina. A la
filésofa no le impresiona el magisterio
de Séfocles, ejercido durante milenios, y
su propuesta «literaria» es una reaccion
vital y politica al desenlace fatalista del
antiguo dramaturgo. «No», Zambrano
no puede aceptar que esta mujer sea
amordazada, silenciada. Es imposible
silenciar a esta figura mitoldgica que
debe seguir hablando un lenguaje firme
y valiente de la verdad en los tiempos
contemporaneos. Zambrano reanima

el pecho ardiente de Antigona [...].

Esta heroina extraordinaria que, como
Zambrano, no tolera la cobardia ni la
injusticia, que no tolera el autoritarismo,
la violencia ni la guerra entre hermanos,
no puede permanecer enclaustrada tras
los muros del silencio, bajo la piedra
helada de la tumba de una muerta.

18

Antigona debe volver a hablar, resurgir
de sus cenizas para anunciar su mensaje
de paz, amor y reconciliacién (Ver
Camille Lacau St Guily, Maria Zambrano,
La Tumba de Antigona (y otros textos
sobre el personaje trdgico), Paris, PUF-
CNED, 2013, pp. 11-12).

8. Fogler, M., Lo otro persistente. Lo
femenino en la obra de Maria Zambrano,
Zaragoza, Prensas de la Universidad de
Zaragoza, 2017, p. 316; y Gémez Blesa,
M., La razén mediadora. Filosofia y piedad
en Maria Zambrano, Burgos, Editorial
Gran Via, 2008, p. 350.

9. Expresion utilizada por Zambrano
en La Tumba de Antigona para describir
el caracter oscuro de la Arpia. Asi
Antigona le dice a la Arpia: «Vete,
razonadora. Eres Ella, la Diosa de

las Razones disfrazada. La arafa del
cerebro. Tejedora de razones, vete con
ellas. Vete, que la verdad, la verdad

de verdad viva, tt no lo sabrds nunca»
(Zambrano, M., La Tumba de Antigona...,
op. cit., p. 206).

10. Bonilla, A. B., «La transformacion del
logos», Monogréfic: Maria Zambrano,

Asparkia, Investigaci6 feminista, Universitat
Jaume |, n°3,1994, pp. 13-29: p. 24.



11. Véase, por ejemplo, el capitulo
«Soberbia de la razén», Pensamiento

Y poesia en la vida espafola, Obras
Completas vol. I, Barcelona, Galaxia
Gutenberg, 2015, p. 569. En el mismo
texto, Zambrano afirma que «la filosofia
es hija a su vez, de dos contrarios:
admiracién y violencia» (Ibidem, p. 576).
En las paginas siguientes desarrolla
esta idea diciendo que la violencia es
«engendradora de la filosofia» (Ibidem,
pp. 579-581). Zambrano ya desarroll6
en gran medida esta idea en su primer
ensayo: Los Intelectuales en el drama de
Espania, OC I, op. cit.

12. Bonilla, A.B., «La transformacién del
logos», Asparkia, op. cit., p. 22.

13. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razén poética (El pensamiento de
Maria Zambrano desde una perspectiva
de género)», Sociocritica, 2013,

vol. XXVIII, 1y 2, p. 19.

14. Ibidem, p. 46.

15. Zambrano, M., Hacia un saber sobre el
alma, Madrid, Alianza, 2001, p. 142.

16. Zambrano, M., Unamuno, Madrid,
Biblioteca Nueva, 2004, p. 61.

17. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razén poética (El pensamiento de
Maria Zambrano desde una perspectiva
de género)», op. cit., p. 20.

18. Este término es fundamental y
recurrente en su obra. Lo utiliza para
describir el paradigma «légico» que
defiende, diferente del de la «Razén
Pura». Véase Pensamiento y poesia en la
vida espariola, op. cit., p. 582.

19. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razén poética...», op. cit., p. 21.

Antigona y Diotima de Mantinea, dos encarnaciones femeninas de la «Razén Poética» en Maria Zambrano
CAMILLE LACAU ST GUILY

|. Denuncia zambraniana de la “Razén racionalista” deshumanizada

Alolargo de su obra, Maria Zambrano denuncia una Razén aplastante, engreida,
orgullosa y violenta, que trabaja progresivamente hacia una deshumanizacién
autoritaria y una gélida desencarnacion del pensamiento, ya que se considera
omnipotente. Zambrano dedica muchos parrafos al orgullo de la Razén y a
su violencia, sobre todo en sus primeros escritos, Los Intelectuales en el drama
de Espafia [1930] y Pensamiento y poesia en la vida espaiiola [1939]". Esta Razén
triunfalista, abstracta y fria serd llamada por muchos especialistas de Zambrano,
Razon «patriarcal» o masculina. Alcira B. Bonilla saca una firme conclusién sobre
el pensamiento occidental que critica Zambrano: «Diré que esta desencarnacion
del logos, resultante de la historia del pensamiento occidental, fue protagonizada
por los representantes de una razon patriarcal, en general filésofos y pensadores
que se arrogaron su control»'2. Luminosa conocedora de la obra de Zambrano,
Virginia Trueba Mira, califica a la «Razdn racionalista» de «Razon patriarcal»,
afladiendo que «también podria habérsela denominado Zambrano»®. Segin
Trueba Mira, la «Razén racionalista [...] es para [Zambrano] una razén conno-
tada en masculino»4. Los aspectos masculinos de este racionalismo explican, en
parte, hasta qué punto entro en crisis en los afios treinta, crisis que se acentu6
en los cuarenta, sumiéndose en una forma de nihilismo téxico para el hombre
occidental. Efectivamente Zambrano, en su ensayo Hacia un saber sobre el alma,
considera que «la cultura de Occidente se ha sostenido por esta soledad mascu-
lina, viril»". Y en su ensayo sobre Miguel de Unamuno, que escribié entre 1940y
1942, Zambrano subraya la idea de que «la cultura europea ha vivido a la manera
masculina»'6. Y Trueba interpreta:

Frente a un modelo masculino de pensamiento que privilegie el frio
mundo de las ideas, es decir, un logos desprendido de la materia y los cuer-
pos, la alternativa zambraniana pasard ya por esas fechas por un modelo
femenino atento a esas razones del corazdn, contradictorias, dispersas,
que discurren por el mundo de lo sensible, el cual ha sido, no sélo para la
racionalidad moderna sino para la racionalidad hegemdnica desde Platén,
un mundo poco de fiar, de abismos polisémicos. Saber de experiencia fue
el saber zambraniano’.

Zambrano, frente a esta Razon, cuya constatacion abrumadora realiza a lo largo
de toda su obra, propone una respuesta suave pero poderosa, una alternativa poé-
tica, maternal, entrafiada. Ella modela un logos completamente «otro»8, al que
llama «Razdn poética». Segun Trueba Mira:

Porque de un logos entrafiado se trata, el pensamiento de Zambrano apa-
rece corporeizado en diversas figuras. Es una de las caracteristicas de su
pensamiento, su encarnacién en formas que son figuras [...] mayoritaria-
mente femeninas [...]. Representan, de un modo u otro, un pensar que es
al mismo tiempo un sentir, y un sentir que es asimismo un despertar.1

19



20. «Estas mujeres de Zambrano son
Safo, Eloisa, Sor Mariana Alcoforado,
Diotima de Mantinea, Antigona,
Lucrecia de Ledn, las mujeres de
Galdés —-Nina, Tristana, Fortunata e
Isidora-, Beatriz, Juana de Arco, Catalina
de Siena, Bernardette y Simone Weil»
(Balza, Isabel, «Apuntes sobre persona
y feminismo en Maria Zambrano»,

en Garcia Galindo y Ortega Hurtado
(eds.), Persona, ciudadania y democracia.
En torno a la obra de Maria Zambrano,
Mélaga, Fundacién Maria Zambrano,
2020, pp. 135-143: p. 128).

21. Bonilla, A.B., «La transformacién del
logos», Asparkia, op. cit., p. 24.

22. Zambrano, M., Los Intelectuales

en el drama de Espana y escritos de la
guerra civil, Obras Completas vol. |,

op. cit., p. 236.

23. Lacau St Guily, C., Maria Zambrano,
La Tumba de Antigona..., op. cit.,
p.39;p.73.

24. Bundgard, A., Mds alld de la
filosofia: sobre el pensamiento filosdfico-
mistico de Maria Zambrano, Madrid,
Trotta, 2000, p. 305.

25. Bonilla, A.B., «Delirio, (en)suefio

y «razén poética» en la escritura de
Maria Zambrano», en Souza, R., et

alii (orgs.), Literatura e Psicdnalise.
Encontros contempordneos, Porto Alegre,
Dublinense, 2012, pp. 16-33: p. 25.

26. Zambrano, M, Obras Completas, op.
cit., p. 1235. Diotima de Mantinea es una
figura que también habita en Zambrano
desde hace mucho tiempo. Los escritos
sobre Diotima son, por otra parte,
deslavazados y compuestos de varios
fragmentos, escritos en su mayoria
entre septiembre de 1956, desde Roma,
y la primavera de 1957, cuando escribird,
esta vez, desde Paris. Zambrano retomé
su texto de 1956 en 1966. Estos textos
fueron publicados integramente bajo el
titulo «Diotima de Mantinea», el 21 de
junio de 1983, en la revista Litoral.

27. Zambrano, M., Obras Completas,
op. cit., pp. 1235-1236.

28. «Eloisa o la existencia de la

mujer», en Maria Zambrano. Antologia,
seleccion de textos, Anthropos, n.° 70-71,
suplementos 2, 1987, p. 80.

29. Laurenzi, E., Nacer por si misma,
op. cit., p. 125.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°02 2024

Il. Encarnacién de la “Razén poética” a través de dos figuras femeninas: Antigona y
Diotima de Mantinea

Esta «Razdn poética» adopta, pues, los rasgos de dos figuras femeninas en par-
ticular —aunque Zambrano evoque a otras20 en su obra: Antigona y Diotima de
Mantinea. Segin Bonilla,

como parte de su estrategia de transformar el logos, de dar plena voz al
hombre (masculino y femenino), Maria Zambrano abraza en las figuras
femeninas de Antigona y Diotima el ejercicio de la razén poética. Con
Antigona y Diotima, resucitadas y transfiguradas por la escritura, Maria
Zambrano da a luz, paradigmdaticamente, la posibilidad que la historia
habia escatimado a la mujer.2!

Estas dos mujeres son, a través de su encarnacion, una respuesta de humilde22
y fragil humanidad a un logos solipsista y orgulloso. La encarnacion teatral23 que
Zambrano elige para su Antigona, al igual que reanima a la eternamente excluida
Diotima, atestigua este deseo de humanizar el Verbo. Ademds, ambas mujeres son
alternativas al logos de los poderosos, como figuras de bienaventuradas —para
Zambrano, los bienaventurados son aquellos «seres que voluntariamente renun-
cian al poder, al logos de la razén histérica y al progreso».24 En otro brillante
articulo, Bonilla muestra el otro logos que estas mujeres nos regalan a través de
su encarnacion. Revelan una dimensién oculta que la «Razén racionalista» no
permite contemplar:

Este método de un logos transformado («voz de las entrafias», «luz de
la sangre»), a entender de la filésofa-poeta da razoén de los «profundos»
o «inferos» del ser humano y de su historia -las entrafias, los suefios, el
padecer, la temporalidad, que han sido eludidos, condenados al exilio- por
el imperio de una razén desencarnada, violenta y patriarcal. En las obras
de los primeros afios del exilio Zambrano desarroll6 sus estudios sobre la
razon mediadora (a veces, razén misericordiosa) como opuesta a la razén
occidental [...].25

Segun el comentario de Zambrano sobre Diotima de Mantinea en sus Obras
Completas, «la voz de Diotima es su esencial voz femenina de la razén poética»26;
ella es «lo otro del puro pensar racionalista [...] aquella voz femenina, piadosa, y
que asume el delirio como forma de expresién y de conocimiento»??. Ademads, en
su texto «Eloifsa o la existencia de la mujer», Zambrano destaca el poder sagrado
de estas mujeres que pertenecen a un mundo no racional, sino prelégico: «Si
el espiritu creador es divino, el mundo del alma -de la mujer- es sagrado, es
decir, no revelado. Mundo anterior al «logos», entra en contacto con el «logos»
mediante el ofrecimiento de sus entrafias para que en ellas se realice; se haga
corpdrea realidad; carne y alma.»28 E] logos que hablan las Antigona y Diotima
zambranianas es, ademads, delirante y su delirio explica la alternativa légica que
encarnan, «ajena al mundo del saber y de la filosofia», segin Elena Laurenzi2°.

20



30. Zambrano, M., La Tumba de...,
op. cit., p.172.

31. Ibidem, p.173.
32. Idem.

33. Idem.

34. Ibidem, p. 242.

35. Zambrano, M., Obras Completas
vol. VI, op. cit., p. 403.

36. Ibidem, p. 404.

37. Zambrano habla incluso de un

apego «maternal» a la materia cuando
se refiere al realismo mistico de

Santa Teresa de Avila (Zambrano, M.,
Pensamiento y poesia en la vida espariola,
op. cit., p. 585). Volveremos mas adelante
sobre la dimensién materna y maternal
de estas dos mujeres.

Antigona y Diotima de Mantinea, dos encarnaciones femeninas de la «Razén Poética» en Maria Zambrano
CAMILLE LACAU ST GUILY

En el prélogo de La Tumba de Antigona, Zambrano indica: «Antigona entré en
su tumba, seguin Séfocles, lamentando sus nupcias no habidas. Entra deliran-
do.»30 A continuacion, la filésofa explica por qué Antigona se sumerge en una
paraldgica delirante: «Supo entonces que no se le habian consentido las humanas
nupcias porque habia sido, desde que nacio, devorada por el abismo de la familia,
por los inferos de la ciudad. Y entonces se desatan al par su llanto y su delirio.»31
El delirio de Antigona dice algo oscuro y visceral que la Razén pura no puede
expresar; sugiere un abandono, un desprendimiento que la Razén todopoderosa
no puede permitir: «Y el delirio brota de estas vidas, de estos seres vivientes en
la tltima etapa de su logro, en el tltimo tiempo en que su voz puede ser oida. Y
su presencia se hace una, una presencia inviolable; una conciencia intangible,
una voz que surge una y otra vez.»32 Como subraya Zambrano en las dltimas
palabras del prélogo, <y no serd extrafio, asi, que alguien escuche este delirio y
lo transcriba lo mds fielmente posible»33. El prélogo de 1948 evoca esta misma
idea. Antigona no razona ni racionaliza, delira: «<Hubo de entregarse a su delirio,
hubo de dejar que brotara en ella con la misma pureza que su grito contra Creon,
el grito de su vida no vivida.»34 El delirio es también la modalidad de expresién
mds poderosa -intrinsecamente otra, alternativa- para evocar esta vida frustrada
que no pudo desplegarse, actualizarse como hubiera podido.

En los fragmentos que Zambrano dedica a la figura de Diotima de Mantinea,
en el tomo VI de las Obras Completas, ésta también delira. Su progresion en el
pensamiento no sigue una légica racional. Diotima divaga, desvia, despliega un
discurso marginal y fragil, a veces incomprensible. «Se hundian [las almas] en mi
cuando se quedaban sin cuerpo. Y padecia yo sus dolores, aquéllos que ni habian
tenido nombre. Todo su no-ser; lo que habfan dejado de sentir y lo que habian
dejado vagar fuera de si mismas»35, profesa Diotima. Su delirante paraldgica con-
tinda: «Me hundian en mi misma, haciéndome oscura, me llenaba de muerte y
los vivos huian de mi lado. Y luego me levantaba y sentia mi alma anénima que
sostenia a aquellas almas a medio despertar que ardian ya con esa luz del propio
fuego; que comenzaban a reducirse.»36 Todos los fragmentos de Diotima son una
serie de digresiones a la vez profundas y delirantes. En un jubilo verbal e ima-
ginativo, despliega igualmente un impetu de libertad que el espacio puramente
racionalista no puede ofrecer.

Estas dos mujeres, aparte de su delirio, también estdn alejadas de toda légica
racionalista porque son figuras intuitivas, profundamente afectadas por un
macrocosmos que perciben con singular agudeza3’. Antigona y Diotima son par-
ticularmente sensibles a la armonia césmica. Hijas de Pitdgoras, ambas escuchan
el canto del mundo. En La Tumba de Antigona, aunque Antigona, en su primer
mondlogo, se queja del silencio que impregna la tumba en la que se encuentra,
al evocar el canto del mundo, lo hace retumbar y convierte el silencio en un
espacio musical:

Y ahora évienes a decirme algo, luz del Sol? Si al fin te oyese si me dieras
esa palabra, una sola, que viniera derecha al fondo de mi corazdn, alli

donde, ahora lo s¢é, ninguna palabra [...] nunca ha llegado; donde no entré

21



38. Zambrano, M., La Tumba de...,
op. cit., p.177.

39. Ibidem, p. 179.
40. [dem.
41. Idem.

42. Das Neves, M. |., «Diotima de
Mantinea en la voz de Maria Zambrano»,
Aurora. Papeles del “Seminario Maria
Zambrano”, n.° 1,1999, pp. 92-99: p. 95.

43. Ibidem, p. 99.

44. Zambrano, M., Obras Completas vol.
VI, op. cit., p. 403.

45. Zambrano, M., «Los Intelectuales
en el drama de Espana y escritos de
la guerra civil», Obras Completas vol. |,
op. cit., p. 227.

46. Zambrano, M., Espana,
suerio y verdad, Obras Completas
vol. 111, Barcelona, Galaxia
Gutenberg, 2011, p. 775.

47. Bonilla, A. B., «Delirio, (en)suefio y
«razén poética» en la escritura de Marfa
Zambrano», op. cit., p. 25.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°02 2024

palabra alguna, ni llanto ni gemido, donde ni siquiera llegaron los ayes del
hermano penando por sepultura, ni voz alguna de criatura viviente: ni el
gemido del toro, ni el canto de la alondra, ni el poderoso arrullo del mar
llegé nunca, ni nada de la vida3s.

En este poema teatral, las referencias a la armonfa macrocésmica y a la musica
del mundo son constantes. Antigona también habla de la musicalidad de su nido
sepulcral: «Mi casa. Y sé que te abrirds. Y mientras tanto, quizd me dejes oir tu
musica, porque en las piedras blancas hay siempre una cancién.»39 Ella contintia:
«Quise oirla siempre, la voz de la piedra, la voz y el eco [...].»40 Su tumba misma es
musical y cantante: «Pero yo, mientras muero, quiero oirte a ti, mi tumba, quiero
oiros a vosotras, piedras de esta tumba mia, blanca como la boca del alba.»#1

Diotima posee esta misma sensibilidad intuitiva y entrafiable. Segin Maria
Joao das Neves: «Diotima, criatura casi del mundo natural, posee esta capacidad
de captar realidades que estdn a punto de ser, posee una extrafia sensibilidad
hacia lo fragmentario y lo evanescente, y esto se debe, segun ella misma, a que
nunca ha pensado, es decir, nunca intenté formar palabra, nunca se sometié a
ninguna ldgica.»42 Diotima también tiene una percepcion diferente del espacio
y del tiempo: «Diotima puede sentir otros espacios y otros tiempos como el de
los suefios.»43 Su percepcidn macrocésmica es, pues, profundamente poética: «y
ahora me doy cuenta de que todos mis movimientos han sido naturales, atraidos
invisiblemente como las mareas que tanto conozco -siempre el agua- por un sol
invisible, por una luna apenas sefialada, blanca; la luna que nace blanca sobre un
cielo azul, continuacién del mar, la luna navegante y sola, reina destituida, reina,
mds que diosa, de un mundo que ya se fue y se perdid.»44

Por otro lado, como encarnacién de la «Razdn poética», ambas aparecen
como figuras maternas. De hecho, Zambrano habla muy pronto de la dimensién
entrafiablemente «maternal» y fuerte de la «Razén poética». En un texto de 1938
sobre Séneca, escribe: «El pensamiento espafiol en sus horas mds licidas, cuando
con entereza viril estd mds despierto, manifiesta una razén maternal, tan poco
despegada por ello de lo concreto y corpdreo, delicada y reacia a un tiempo, tan
imposibilitada de hacerse idealista, tan divinamente materialista.»45 M4s tarde,
en 1965, en su ensayo Espafia, suefio y verdad, Zambrano seguird desarrollando la
necesidad de un logos constitutivamente materno, engendrador, pero reclinado
en lo impensado: «De todas las funciones del pensamiento la mas olvidada, a par-
tir del racionalismo y de sus consecuencias, es esta de ayudar a nacer.»46 Bonilla
también refleja hasta qué punto la alternativa que representa la «Razdn poética»
a la «Razén racionalista» es visceralmente materna y maternal:

La escritura de la «Razoén poética» es un pensamiento de «natalidad» que
intenta una creacién del ser por la palabra partiendo de su hundimiento
en los inferos y atravesando las noches oscuras de las entraiias, el sentir,
los suefios y la historia hasta trascender finalmente en una aurora en la
que puede desplegarse como canto para aquietarse misticamente en el
centro, en la luz47.

22



48. Zambrano, M., Obras Completas vol.
VI, op. cit., p. 403.

49. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razén poética..., op. cit., p. 28.

50. Lacau St Guily, C., Maria Zambrano,
La Tumba de Antigona..., op. cit., p.12.

51. Idem.

52. Zambrano, M., La Tumba de Antigona
Yy otros textos sobre el personaje trdgico,
op. cit., p. 170.

Antigona y Diotima de Mantinea, dos encarnaciones femeninas de la «Razén Poética» en Maria Zambrano
CAMILLE LACAU ST GUILY

Encarnaciones de la «Razén poética», Antigona y Diotima son un soporte
de muchas almas que acuden a beber de la «fuente» que constituyen, teniendo
incluso Diotima, segin Zambrano, vocacion de «Madre de las almas»48, como
veremos. Ambas son parteras de la vida, trayendo a otros a la existencia, acom-
pafidndolos en su pobreza, en sus debilidades, no participando ellas mismas
de la gloria del mundo. Son mediadoras de paz y de reconciliacién: mayéu-
ticas del amor.

Asi, al contacto misericordioso y maternal de Antigona, todos se sienten reno-
vados y amados. Segtin Trueba Mira, en La Tumba de Antigona,

Antigona recibe las visitas de los diversos personajes masculinos del
drama -Edipo entra en escena en la primera parte y, en realidad, perte-
nece, como el novio Hemon, a un mundo de masculinidades dafiadas que
no cuentan en el sentido que aqui me ocupa. Los didlogos mas relevantes
para entender por qué Antigona representa una razon distinta de la pre-
dominante, una razon flexible, mediadora y con connotaciones femeninas,
son los que mantiene con sus dos hermanos, Etéocles y Polinices, y con el
déspota Credn. Frente a este mundo de masculinidades, emerge en toda
su grandeza la figura femenina de Antigona, muchacha solitaria, capaz de
defenderse sin tentaciones, consciente de sus (otras) razones [...]. Creén
es en la obra de Zambrano el maximo representante del autoritarismo
mas cinico, de la superioridad mas injusta. Es Antigona la que define a la
perfeccion el lugar justo que ocupa en la historia [...]4°.

Antigona, bajo la pluma de Zambrano, es un simbolo de reconciliaciéns°. En La
Tumba de Antigona, ella reconcilia, no imponiendo una Razén fria y «razonadora»
-la que priva a los hombres de su libertad de conciencia, demasiado arrogante
para abarcar la complejidad de la conciencia humana-, sino pensando el mundo y
los vinculos humanos con dulzura, poesfa y humanidad. El universo es concebido
por la Antigona zambraniana, no en sus divisiones, oposiciones, antagonismos
o enemistades estructurales, sino en sus articulaciones, sus conexiones, sus
posibles rearmonizaciones. Este proyecto de reconciliacién de antagonismos,
de poner en concordancia lo que podriamos esquematizar como elementos con-
trarios, representado en La Tumba de Antigona y llevado a cabo por Antigona,
es efectivamente el de la «Razoén poética» zambraniana5!. Asi, mientras que la
Razon sola excluye, separa, fragmenta, se opone a la Poesia, a los sentimientos,
al asombro desinteresado y conmovido que produce escuchar el canto del mundo,
la Razoén zambraniana, encarnada por Antigona, no es excluyente ni violenta.
Es entrafiablemente reconciliadora y consoladora como podria ser una madre,
misericordiosa, musical, lirica. La alianza que Antigona encarna de Razén y Poe-
sfa es, para Zambrano, lo que permite a los hombres apropiarse de la fraternidad
0, mas bien, del amor fraternal. Zambrano hace asi de Antigona una mujer/una
madre que pacifica y rearmoniza las oposiciones o divergencias. En el prélogo de
1967 a La Tumba de Antigona, la fildsofa considera que «la vocacion de Antigona
-o la vocacién «Antigona»- precede a la diversificacién entre filosofia y poesta,

23



53. Santiago Bolafios, M., «Marfa
Zambrano didlogo con Antigona»,
op. cit., p. 77.

54.Zambrano, M., La Tumba de...,
op. cit., p. 183.

55. Ibidem, p.186.

56. Idem.

57. Ibidem, p. 187.

58. Ibidem, p.188.

59. Idem.

60. Ibidem, p.189.

61. Ibidem, pp.190-191.
62. [bidem, p.163.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°02 2024

estd antes del cruce en que el fildsofo y el poeta con tanto desgarramiento en
algunos se separan»>s2.

Antigona aparece también como mediadora, como taumaturga materna que
purifica a los miembros de su familia. Como sefiala Marifé Santiago Bolafios:

Las palabras tienen un poder purificador y liberador, un poder taumattr-
gico: Antigona, en el texto de Marfa Zambrano, es la que habla. Y todos
vienen a beber sus palabras [...]. Un agua que salva, un agua que purifica,
un agua que, a través del cuerpo-liquido amnidtico de Antigona, permite
a todos los demds nacer>3 .

En el fragmento «Suefio de la hermana», Antigona reivindica la singularidad
de sumisién en relacién con la de su hermana: «T no tenfas que venir conmigo
a lavar a nuestro hermano sin honra, porque mira, ya estd claro, la lavandera
soy yo.»54 Ella es la que lava, la que blanquea, la que limpia al hombre de sus
manchas. Las lagrimas que derrama por toda su familia permiten su transfor-
macion, su transfiguracion: «El llanto es como el agua, lava y no deja rastro.»56 El
agua es el elemento purificador por excelencia, que purga las manchas, las huellas
o las impurezas de los hombres.

En la escena entre Antigona y Edipo, este tltimo, en cuanto se reencuentran,
se sorprende al ver de nuevo, también al verse a si mismo, con una nueva clari-
dad. Es porque Antigona le ha acompafiado al exilio que ha empezado a ver5’. La
heroina Antigona, encarnacién de la verdad -«Pero es que sale de mi la verdad
una vez mds sin culpa mia. Ella, la verdad, se me adelanta. Y yo me la encuentro
de vuelta, cayendo sobre mi. La verdad cae siempre sobre mi»>8— cambia a las
personas, las hace renacer. En esto, es una taumaturga que los transforma puri-
ficdndolos. Edipo exclama: «Veo que unicamente contigo no me equivoqué.»59
El que es el error mismo ya no se equivoca a su lado, el que ya no podia ver
discierne, y ella es la mediadora, la condicién de posibilidad de esta conversion.
Y al declararle —«Eras td mi cumplimiento, td mi corona», «tu eres mi razén»,
«tu eres mi palabra sin error»60-, revela a Antigona como el umbral vivo de un
viaje inicidtico hacia la verdad, que pone en marcha un proceso de conversién
existencial, de «cumplimiento» individual. Las ultimas palabras de Antigona, en
esta escena con su padre, atestiguan de nuevo su poder taumaturgico, socratico,
como partera de almas.

EDIPO. —Ayudame, hija, Antigona, no me dejes en el olvido errando.
Aytdame ahora que ya voy sabiendo, ayudame, hija, a nacer.
ANTIGONA. — :Cémo voy a poder yo? ¢Cémo voy a poder hacerlos
nacer a todos? Pero si, yo, yo si estoy dispuesta. Por mi, si; por mi, si.
A través de mi6l.

Es por su «intercesién» materna que todos pueden llegar milagrosamente a
una nueva existencia, a su «segundo nacimiento» del que habla Zambrano en su

prélogo de 196762.

24



63. Ibidem, p.197.
64. Ibidem, p. 201.
65. Ibidem, p. 210.
66. Ibidem, p. 215.

67. Lacau St Guily, C., Maria Zambrano,
La Tumba de Antigona..., op.cit., pp. 51-53.

68. Ibidem, p. 203.
69. Ibidem, p.205.
70. Ibidem, pp. 226-227.

71. Ibidem, p. 236. Lacau St Guily,
C., Maria Zambrano, La Tumba de
Antigona..., op.cit., p. 156.

72. Seguin Bonilla, «Antigona, un ser
nacido para el amor y devorado por la
piedad, resulta el personaje mas querido
y trabajado por Marfa Zambrano» (Alcira
B. Bonilla, La transformacicn del logos,
Asparkia, p. 26).

Antigona y Diotima de Mantinea, dos encarnaciones femeninas de la «Razén Poética» en Maria Zambrano
CAMILLE LACAU ST GUILY

Otra forma de renacimiento existencial se encuentra en la escena entre Anti-
gona y la sombra de su madre. La heroina, al verla aparecer, desea renacer como
si no hubiera ocurrido ningin «error»: «Olvida. Si pudieras volver a ser nifia,
muchacha sin casamiento, sin saber de novio.»63 Entonces, lo que era sélo un
deseo parece cumplirse, en el mismo momento de su encuentro. Yocasta, cuyo
nombre no se menciona ni una sola vez en la obra, ya no es descrita sélo como la
madre incestuosa —que se ha casado sin saberlo con su propio hijo Edipo-, sino
como una hija que debe regresar a un reino donde pueda renacer: <Y luego, si,
asi lo creo, luego lo dejara nacer otra vez. [...]. Vete, Madre, a tu Reino, criatura,
hija también ti.»64 A través del milagro de la presencia «maternal» de Antigona,
el monstruoso error de Yocasta parece haber sido expurgado. Gracias a su inter-
cesién, su madre parece seguir una fértil involucidn, la de parirse de nuevo a si
misma, y ya no a sus hijos; Yocasta da a luz fantasmdticamente, a través de su hija,
a su propia condicién de nifia.

Del mismo modo, cuando la heroina encuentra a sus dos hermanos enemigos, les
pregunta si han purificado sus corazones de la muerte®s. Y aunque ambos hermanos
siguen enfrentados en esta escena, la presencia maternal de Antigona y la coexis-
tencia triangular que permite les ofrece la posibilidad, en un tiempo condicional, de
representarse la paz. Polinices dice, en efecto: «Y con ella al lado, si td me hubieras
dejado entrar, en la ciudad vieja, aqui en la tierra, aqui en nuestra tierra hubiéramos
edificado la ciudad nueva: la de los hermanos.»66 La reconciliacién es hipotética,
pero las palabras pronunciadas expresan el deseo de una nueva alianza. Antigona
es, una vez mas, la mediadora que permite, como una mayéutica, la conversién de
un estado a otro. En este sentido, es de nuevo una madre universal, una partera de
la pazé’. Por ultimo, la Antigona zambraniana llama a una Nueva Ley, la del Amor,
contra la Ley del Terror, la Discordia y el Odio. Esta Ley del Amor simboliza el
deber de reconciliacién entre hermanosé8 . También es descrita por Antigona como
algo que trasciende la Ley de los Hombres®9. Formula, en cierto modo, la nueva
Palabra, «evangélica» en el sentido etimologico del término de «Buena Noticia»,
después de los diez mandamientos del Antiguo Testamento, transmitidos por el
apéstol Juan: «Amaos los unos a los otros» (Jn 13,34). Reutiliza esta expresion con-
notada de «Nueva Ley» en su segundo mondlogo, que se hace eco de la Ley de la
Nueva Alianza’0. Por otra parte, en su intercambio con sus hermanos, Antigona se
niega a acompafiar a ninguno de ellos a la patria que cada uno le tiene reservada,
porque ambas ciudades que ellos llaman nuevas son en realidad tierras de divisién
que materializan su oposicién. La Antigona zambraniana no suefia con esta tierra
material, suefia, como una madre universal, con una forma de Jerusalén Celeste,
con una Ciudad Celeste, y es sin duda esta tierra la que espera encontrar cuando
«se duerma» como la Virgen Maria en la tradicién cristiana, esta nueva tierra que
ella llama Amor, la Tierra PrometidaZ’ .

Ahora bien, si Antigona lleva a los otros en su interior o los trae a la existencia,
los acompafia cordial y piadosamente. Esta es una de las especificidades de esta
Antigona’2. En su primer delirio de 1948, Antigona expresa hasta qué punto el
amor que la habita la consume en sus entrafias: «Nacida para el Amor me ha
devorado la Piedad, y qué hacer con estas entrafias que gimen y siento por primera

25



73. Zambrano, M., La Tumba de..., op.
cit., p. 247. «<En esta obra, Antigona ser3,
literalmente, la piedad, la ocupada en
dar voz, desde la oquedad que ocupa, a
lo que ha quedado excluido, proscrito,
alo no dicho» (Trueba Mira, V.,

Figuras femeninas de la Razén poética...,
op. cit., p. 30.

74. Zambrano, M., «Para una historia
de la Piedad», Aurora, n.° 7, 2005,

p. 307, citado por Trueba Mira, «Figuras
femeninas de la Razon poética...,
op.cit., p. 30.

75. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razén poética..., op.cit., pp. 30-31.

76. Bonilla, A.B., «La transformacién del
logos», Asparkia, op. cit., p. 27.

77. Murcia, I., «Diotima de Mantinea en
la voz de Maria Zambrano: el camino
unitivo del amor», op. cit., p. 595.

78. Zambrano, M., Obras Completas vol.
VI, op. cit., p. 421.

79. «Madre de las almas... Se hundian

en mi cuando se quedaban sin cuerpo. Y
padecia yo sus dolores, aquéllos que no
habian tenido nombre» (Zambrano, M.,
Obras Completas vol. VI, op. cit., p. 403).
80. Zambrano, M., Obras Completas vol.
VI, op. cit., p. 402.

81. Das Neves, M.]., «<Diotima de
Mantinea en la voz de Maria Zambrano»,
op. cit., p. 93.

82. Véase Zambrano, Obras

Completas vol. VI, op. cit. pp. 402,

403, 406, 642, etc.

83. Zambrano, M., Obras Completas vol.
VI, op. cit., p. 406.

84. Das Neves, M.]., «<Diotima de
Mantinea en la voz de Maria Zambrano»,
op. cit., p. 99.

85. Ibidem, p. 96.
86. Ibidem, p. 98.

Antigona  Revista de la Fundacién Marfa Zambrano
N.°02 2024

vez, cuando ya no es tiempo.»73 «Piedad» es, afirma aqui Zambrano, «saber tratar
con lo diferente, con lo que es radicalmente otro que nosotros»»74. Esta mujer que
nunca ha llevado un nifio en su interior se hace asi disponible a la presencia del
otro de una manera distinta; lleva al otro, al pobre, para que nazca de nuevo: «Otro
tiene, en primer término, una dimensioén politica y social, otro es el vencido por la
historia, el ignorado por las categorias de la cultura, el desheredado de la tierra, el
exiliado: el loco, el nifio, la mujer, el iletrado, el idiota [...]. El ot7o es el fracasado.»75
Esta mujer, partera de almas, permite a los seres que la rodean empezar a contem-
plar de nuevo la luz, no la luz cegadora que deslumbra a los prisioneros que salen
de la caverna platonica, sino la luz suave y prometedora de la aurora: «Sélo una
muchacha como Antigona, en su humana debilitacién, sensibilidad y pureza, y no
el sobrio sujeto de la filosofia, revela el misterio de la conciencia auroral.»”6 Ahora
bien, Antigona —~como Diotima- no es un ser de transparencia y claridad racional
pura y solar, siendo «el sol», como sefiala Inmaculada Murcia, «sinénimo de la
razdn, de la claridad frente a la luz ambigua del alba»77. De paso cabe destacar que
Diotima dird de si misma: «Escogi la oscuridad como parte. Quise hacer como la
tiniebla que da a luz la claridad que la hace sucumbir, desvanecerse. [Tiempo y
solo tiempo, sumida en la noche, noche yo misma.»78

Diotima de Mantinea es también una figura materna. Ademds de ser llamada la
«Madre de las Almas»79, es descrita por los otros como una «mujer fuente»: «Crei
que necesitaban oirme, que les fuera trasvasando ese mi saber que, como agua,
se escapa imperceptible, desborda de toda mi persona. Recuerdo cuando me lo
decian: «No es una mujer, sino una fuente»»80 Maria Joao das Neves también
lo subraya: «Diotima no era sélo una mujer, ni sélo un sacerdote, sino también,
y mds que nada, una fuente, es decir, el centro, el origen de la actividad y de la
fuerza vital. [...] Diotima es, pues, una mujer fuente.»81 El universo acuosos?, ute-
rino se podria decir, es muy prominente en la Diotima zambraniana. Asi, Diotima
se asombra: «Esto lo vi como si estuviera bajo el agua. Y en el agua habia zonas
de diferente luz y densidad. Y asi, la imagen real daba origen a varias imagenes
fragmentarias que se desvanecian. Algunas se repetian unay otra vez; otras eran
cuestion de un momento. iCudntos ritmos extrafios que se entrecruzaban!»83

Diotima, como Antigona, es una mujer que nos permite sumergir umbi-
licalmente en el momento y el espacio anteriores a la ruptura o separacion
existenciales, donde todo germina, se anuda y se teje, en una plenitud materna:
«Esta es, pues, su posicién: Madre, origen anterior a la separacién entre luz y
sombras, y anterior a la diferenciacién de los ritmos y sonidos.»84 «Se adentra
hacia los origenes, hacia las tinieblas anteriores a la diferenciacién entre luz y
sombras, que posteriormente asumirdn un significado moral»85.

Después Diotima vié al modo de ver del poeta; y este modo de ver era como
si estuviera bajo el agua. Segun Cirlot, «la inmersién en el agua significa
el retorno a lo preformal, con su doble significado de muerte y disolucidn,
pero también de renovacién y nueva circulacion, porque la inmersién en el
agua multiplica el potencial de la vida». De nuevo Diotima aparece en ese
momento anterior al proceso de separacion de las cosas del caos inicial8é.

26



87. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razén poética...», op. cit., p. 35.

88. Zambrano, M., Obras Completas vol.
Vi, op. cit., p. 639.

89. Ibidem, p. 402.

90. Trueba Mira, V., «Figuras femeninas
de la Razoén poética...», op. cit., p. 48.

91. Bonilla, A.B., «La transformacion del
logos», Asparkia, op. cit., p. 28. El relato
de este Simposio se encuentra en E/
banquete de Platon.

Antigona y Diotima de Mantinea, dos encarnaciones femeninas de la «Razén Poética» en Maria Zambrano
CAMILLE LACAU ST GUILY

Segun Trueba Mira, Diotima representa también una figura de mediadora
materna, llena de empatia hacia los demas: «Otra vez estamos ante una figura de
piedad, y otra vez el elemento agua simboliza las cualidades de adaptacion, flexi-
bilidad, la capacidad de llegar a lo mas hondo, de hermanar lo diverso, de socorrer
a lo otro.»87 Diotima da testimonio, en efecto, de ello, en un suefio que tiene con
una serpiente, de su piedad y de su empatia maternal por las almas de los demas:

Tuve un sueflo. No sé si lo fue, creo que si. Una sierpe avanzaba hacia
mi. No era mala ni trafa quizas ninguna gota de veneno. Pero era una
serpiente, aunque era casi blanca, blanda y muy sufrida, y queria vivir
conmigo, y yo temf que ya nadie vendria a visitarme. Un hombre la parti6
de un tajo en dos, y entonces vi su alma, pequefia, débil, blanquecina, que
temblaba como alguien que se ha quedado desnudo de repente y estaba
triste; nadie se iba a acercar a recogerla. Me encontré diciéndole «Alma de
la serpiente, estas triste sin tu cuerpo; ven conmigo, que yo te llevaré en
mi alma» [...] la piedad fue mas fuerte que el temor de volverme malay, ya
sin palabras, me incliné y ella subi6 al lado de las otras almas.88

Diotima es también una figura del amor, orientada a acoger al otro y a la recon-
ciliacién. En el fragmento de septiembre de 1956, Diotima exclama: «Entonces
comencé a sentir, a saber, que el amor ha de hacerse ley; que las leyes verdaderas
son gestos de amor, momentos del amor.»89

%3k

Finalmente, en la obra de Zambrano, estas dos mujeres se hacen carne
para rehumanizar un mundo que friamente da la espalda a los pobres,
los marginados o aquellos que molestan a los demas. Segun Trueba Mira,

Zambrano hablaba desde mds alld del sistema, un mds alld que la
historia siempre ha denominado femenino. Ese espacio que habita Anti-
gona (fuera de la polis), [...] o Diotima (fuera de la luz). Zambrano habla,
desde el desierto, desde la pobreza y desde la oscuridad, de la necesidad
de feminizar el mundo para hacerlo mas habitable, mas creador, mds
dador de sentido. 90

A través de su delirio, su humildad y sus fallas, Antigona y Diotima muestran
que el amor incondicional salva y que es urgente pensar el Verbo filoséfico en
carne y hueso, que el logos puede evocarse poéticamente, pero que su actua-
lizacién mds lograda tiene en realidad un rostro. Puede contemplarse a través
de ambas mujeres, dos epifanias del amor, que sefialan hacia la Aurora: «Si el
momento auroral de la conciencia es realizado por una heroina trégica, serd otra
mujer, la gran ausente del Simposio platénico, quien protagonice la aurora de
la filosofia.»91

27



