
10

Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 02  2024

José Luis  
Abellán.  
In memoriam
JOSÉ LUIS MORA
Universidad Autónoma de Madrid

Cuando se hallaba en preparación el actual número 
de Antígona nos ha dejado un gran historiador y mejor 
persona. José Luis Abellán falleció el sábado 16 de 
diciembre (1933-2023) tras una vida plena de trabajo 
dejando su legado en una obra voluminosa, reconocida 
internacionalmente no solo en el campo de los estu-
dios filosóficos sino en las humanidades en general. 
Sus intereses por nutrir a la filosofía de contenido no 
se restringieron nunca al núcleo, sino que prestaron 
atención a esos márgenes porosos por los que avanza el 
conocimiento, heterodoxos en su concepción, incorpo-
rados luego progresivamente hasta constituir un nuevo 
saber que avanza y se proyecta en el tiempo. 

Sin duda, su temprano contacto con el mundo del 
exilio le situó en un lugar geográfico, inicialmente 
Puerto Rico a comienzos de los años sesenta, pero no 
menos espiritual, conformado por quienes se habían 
visto obligados a salir de España que reflexionaban en 
profundidad tanto sobre la España dejada a la espalda 
como sobre la propia condición humana, y esa expe-
riencia fue crucial en su vida. Desde sus inicios en la 
actual Universidad Complutense de Madrid, de la que 
ha sido catedrático muchos años, ha desarrollado una 
intensa labor de recuperación de la historia de la filo-
sofía española, que no excluyera a nadie si ha realizado 
aportaciones de importancia en la construcción de la 
conciencia nacional, mas sin olvidar el sentido uni-
versal de la propia filosofía. Bien reconocida ha sido 
su magna obra Historia crítica del pensamiento español 
en cinco volúmenes (siete tomos) que completó entre 



11

José Luis Abellán. In memoriam
JOSÉ LUIS MORA

1979 y 1991. Junto a esta obra de referencia José Luis 
Abellán ha sido bien reconocido por su recuperación de 
la obra de los exiliados, apenas recuperados en aquella 
fecha temprana de 1961 cuando viajó a la isla caribeña. 
Tan solo el esfuerzo, casi silencioso, en aquellos tiem-
pos duros, de Enrique Canito y José Luis Cano en la 
revista Ínsula (1946) había abierto una ventana por la 
que fueron entrando calladamente algunos nombres 
de los expulsados, cuando José Luis Abellán, quien 
más tarde se incorporaría a Ínsula no solo ya revista, 
sino también editorial, tertulia y librería. Esta incor-
poración sería esencial para su propio proyecto. Por 
entonces, coincidiendo con la nota incluida por Alain 
Guy en la traducción al español de Los filósofos españoles 
de ayer y hoy (Losada, 1966), publicó Filosofía española 
en América (1936-1966) [Ediciones Guadarrama con 
Seminario y Ediciones, 1966]. Fueron dos aldabonazos 
que sonaron débiles porque los tiempos no permitían 
mayor repercusión, pero que terminaron por abrir la 
puerta casi definitivamente. Por esos años comenzaron 
a editarse obras de los exiliados quienes, poco a poco, 
fueron ocupando un lugar en la España interior, aunque 
aún debiéramos esperar más tiempo hasta que pudo ini-
ciarse una recuperación normalizada que aún continúa.

En la segunda parte de ese libro ya escribió José 
Luis Abellán un capítulo sobre la filósofa veleña, la 
dedicada a «la herencia de Ortega y Gasset». «La razón 
poética en marcha», lo tituló y ahí apuntaba lo siguiente: 
«María Zambrano merece un puesto singular en este 
panorama filosófico de que nos ocupamos. En primer 
lugar, no solo es la única mujer entre estos filósofos, 
sino que constituye el caso femenino más destacado de 
nuestra historia filosófica; en segundo lugar, se da en 
ella la voz literaria de más fuerza entre nuestros filó-
sofos emigrados, hasta el punto de haber abandonado 
las tareas de enseñanza por dedicación a su labor de 
escritora.» (p.169) No terminaba sus palabras dedi-
cadas a María Zambrano sin apostillar a propósito de 
las múltiples referencias de nuestra filósofa que «eso 
no suponía ninguna idealización; es un modo de calar 
en zonas frecuentemente ocultas y de lograr transpa-
rencias difíciles. Aquí, como en otros casos, el amor no 
quita, pone conocimiento.» (p. 187).

Para esa fecha José Luis Abellán y Zambrano habían 
ya cruzado algunas cartas, pero fue al recibir este libro 

cuando María Zambrano le envió la carta que adjunta-
mos a este nuestro recuerdo a José Luis Abellán y a su 
vinculación con la persona y obra de la filósofa que ape-
nas estaba comenzando a ser leída. La carta ha sido ya 
publicada, pero conviene releerla en la letra de aquella 
máquina de escribir que exigía incluir alguna anota-
ción manuscrita que se había quedado entre las teclas. 
Ninguna línea está vacía, pero subrayamos tres ideas 
que el libro de Abellán le había suscitado: su vincula-
ción con la obra de su propio padre de la que Abellán 
había tenido conocimiento por Pablo de Andrés Cobos 
(hombre también del grupo de Ínsula fallecido hace 
cincuenta años); la necesidad de continuidad –inte-
rrumpida por entonces –para que pudiera hablarse de 
filosofía española con la apostilla bien explícita según 
la cual «el pensamiento es universal. Mas a esa univer-
salidad se llega naturalmente desde una tradición»; y, 
finalmente, el rechazo de los nacionalismos que destru-
yen el verdadero sentido de la patria como «libertad, 
intimidad, arraigo, universalidad.» Estas ideas debieron 
calar hondo en la reflexión de José Luis Abellán porque 
han guiado toda su obra.

Esta pronta vinculación colocó al profesor Abellán 
en el núcleo que ha desarrollado la Fundación que lleva 
el nombre de María Zambrano en su ciudad natal y de 
cuyos inicios nos ha dado cuenta detallada el profesor 
Juan Fernando Ortega, principal impulsor de este pro-
yecto que tomó carta institucional en junio de 1987. 
José Luis Abellán ha estado presente en el núcleo de 
profesores e investigadores que han dado vida a esta 
institución y no ha dejado de tomar la palabra en los 
congresos que se fueron celebrando mientras él pudo 
asistir. Recordamos su intervención en el II Congreso, 
primero de los organizados tras el fallecimiento de 
nuestra pensadora. En él presentó una larga y docu-
mentada investigación sobre la Segovia que vivió la 
familia Zambrano, así como del ambiente intelectual de 
su primera juventud. Aportó entonces la carta recibida 
desde Ginebra, fechada el 1 de febrero de 1984. Además 
de datos biográficos bien relevantes sobre su etapa de 
estudiante al lado del acueducto segoviano, casi, como 
de pasada, en aquellas tres páginas le recordaba a su 
interlocutor El erasmismo español, libro que contaba 
ya por esa fecha con un buen número de años (la nota 
preliminar a la primera edición es de marzo de 1975) 

José Luis  
Abellán.  
In memoriam
JOSÉ LUIS MORA
Universidad Autónoma de Madrid



12

Antígona  Revista de la Fundación María Zambrano
N.º 02  2024

si bien la segunda edición había visto la luz dos años 
antes (1982). Tenía noticia del mismo, pero señala «que 
no había podido escuchar todavía». Sin embargo, tenía 
bien claro, y es una confesión desde la profundidad del 
alma y, no menos, desde el conocimiento de la historia 
de España que, «al escribir su libro sobre el erasmismo, 
bien muestra usted, por la vía que anda, por la que sin 
duda hemos andado, ¡qué remedio!, todos.» Del sentido 
de la historia, precisamente, se deriva esta declaración 
sobre su ubicación en la historia de España, clave para 
entender que líneas atrás le confesara que la expresión 
«razón poética» había nacido ya antes «y con dolor». Y 
en esa misma senda sitúa a su propio interlocutor como 
clave para comprender por qué había ya dedicado tan-
tos desvelos al estudio de los exiliados, en tanto que 
herederos de los viejos heterodoxos.

En 1998 se celebró ya el tercero de los congresos 
dedicados a la vida y obra de María Zambrano y la inter-
vención de José Luis Abellán estuvo dedicada a detallar 
lo sustancial del periodo puertorriqueño. Ahí sobresale 
una aportación no solo sobre Persona y democracia que 
Zambrano publicará en la Isla años después de abando-
narla sino apuntes de alguna conversación con Muñoz 
Marín sobre la democracia y su sentido humano, que 
verían la luz años después. Ese mismo año publicó 
Abellán la edición ampliada del libro de 1966 ahora con 
el título El exilio filosófico en América. Los transterrados 
de 1939 (Madrid, F.C.E.). Abellán mantuvo el texto 
inicial, pero le añadió una parte final para subrayar la 
dimensión esperanzada que aportaba aquel «itinera-
rio de la razón poética», simbolizada en el canto de la 
alondra como «canto de gozo, que se alza en la aurora 
y primeras horas de la mañana como un símbolo del 
impulso hacia la alegría.» (p. 281). Bien significativa nos 
parece esta sintonía que Abellán quiso establecer con 
la trayectoria de quien fuera exiliada y a cuyo estudio 
ha dedicado buena parte de su vida junto al de otros 
intelectuales que se vieron, igualmente, obligados a 
cruzar la frontera. 

Fue ya con el reciente siglo comenzado y coinci-
diendo con el centenario de su nacimiento (1904-2004) 
cuando tuvieron lugar las sesiones del IV Congreso que 
estuvo dedicado al estudio de la «Crisis y metamorfosis 
de la razón en María Zambrano», un tema que, tras la 
investigación de los numerosos estudiosos de su obra, 

había alcanzado suficiente madurez en esos años para 
poder ser afrontado con la extensión y la intensidad 
que el pensamiento y la reflexión de Zambrano reque-
rían. Abellán se adentró –nunca mejor dicho– por la 
estrechez de lo hermético para mostrar la diafanidad 
de la propuesta zambraniana, referida a la «redención 
social». Era esta una expresión que, puesta en claro, 
al final de la exposición, quería mostrar la apuesta 
por la «construcción de una sociedad democrática» y 
como impulso de «un proyecto de regeneración moral 
de la sociedad.»

Pero fue además, en esas fechas, cuando la Fun-
dación aprobó la creación de un «Centro de Estudios 
sobre el Exilio» que nacía de los proyectos emanados de 
la propia Fundación que se acercaba a sus veinte años 
de vida en la conservación y transmisión de la vida y 
obra de María Zambrano. Mas, en esos objetivos, el 
compromiso de José Luis Abellán era base sustancial 
del proyecto. De esta manera la figura de la pensadora 
cuya obra daba vida al Palacio de Beniel en el centro 
de su ciudad natal, adquiría, a su vez, la verdadera 
dimensión, proyectada a otros exiliados andaluces de 
su propia generación y como centro de estudio para 
investigadores. No nacía pues como un proyecto admi-
nistrativo sino dotado del propio sentido que emana 
de la «razón poética» como razón compartida, ni solo 
individualizada ni solo universalizada por un ejercicio 
despersonalizador. El anexo Centro daba sentido a la 
Fundación, respondiendo a las exigencias de la propia 
personalidad que le daba nombre y sentido al tiempo 
que contribuía a reunir investigadores que estudiaran 
un fenómeno sociopolítico tan complejo como lo fue el 
exilio de 1939. 

Aún tuvo tiempo José Luis Abellán de intervenir 
en el Congreso celebrado en Segovia en los primeros 
días de mayo de 2004 cuyas intervenciones han sido 
recogidas en Pensamiento y palabra en recuerdo de María 
Zambrano (Junta de Castilla y León, 2005). Conservo el 
recuerdo personal de escuchar la voz tenue del profe-
sor Abellán en la antigua capilla del Hospital de Viejos 
que hoy forma parte del restaurado Museo dedicado 
a la figura de Esteban Vicente, pintor segoviano con-
temporáneo de María Zambrano, nacido un año antes, 
en 1903. Esa capilla está dotada de una acústica que 
permite escuchar el hilo de voz con que habló acerca 



13

José Luis Abellán. In memoriam
JOSÉ LUIS MORA

de «María Zambrano y el exilio. Valoración de un des-
garro», una meditación pronunciada cerca de aquel 
monumento del que había recordado Antonio Machado 
a la propia pensadora, con palabras de su propio padre, 
que era «el único amigo que les quedaba en Segovia». 

Si nos fijamos bien en la obra de Abellán sobre 
Zambrano, la palabra «itinerario» aparece continua-
damente, como manera de significar una vida que la 
conducía a no tener lugar, ni geográfico ni político ni 
social… pero sí a «ser tan solo lo que no puede dejarse 
ni perderse, y en un exiliado más que en nadie» (p. 59). 
Estas palabras reproducidas de la propia Zambrano son 
imprescindibles para entender la obra de ambos. Para 
entender su vigencia.

Por ello José Luis Abellán nos ha dejado un testa-
mento breve, pero con algunas claves imprescindibles 
para comprender a Zambrano tanto como para que 
comprendamos su propia obra: María Zambrano. 
Una pensadora de nuestro tiempo (Anthropos, 2006). 
Poco más de cien páginas, de un formato pequeño, 
incluyen datos biográficos, cartas, un apéndice titu-
lado «El destino de la razón: una meditación desde 
el hispanismo filosófico» y el breve texto «Un inédito 
encontrado en Puerto Rico» que nos sirvió para un 
estudio detallado, recogido en el capítulo tercero dedi-
cado a «Los derechos humanos y María Zambrano», 
en el último de los congresos celebrados hasta ahora: 
Persona, ciudadanía y democracia. En torno a la obra de 
María Zambrano (coordinado por Juan Antonio García 
Galindo y Luis Ortega, Fundación María Zambrano/
Centro de Estudios Transatlánticos de la Universidad 
de Málaga, 2020). Gracias a la generosidad de la pro-
fesora de la UPR, campus de Mayagüez, Iliaris Avilés, 
pudimos acceder al texto escrito a máquina con algu-
nas tachaduras y correcciones y una frase manuscrita 
en el encabezado: «Pensando en la democracia con 
M.Z. de que no es posible instalarse en la inercia» con 
una firma ininteligible que parece una «M» que podría 
ser la de Muñoz Marín, encuentro que debió tener 
lugar a mediados de los años cuarenta. Precisamente 
el libro Persona y democracia (1958), desarrollo de este 
breve texto, sería publicado algunos años después del 
nombramiento de su interlocutor como gobernador 
electo de Puerto Rico y de que este territorio pasara a 
ser Estado libre asociado.

El texto recuperado por José Luis Abellán comen-
zaba señalando que «la Democracia es el régimen capaz 
de renovarse a sí mismo, de ser la continuación de sí 
mismo, es decir: de superar su propia crisis.» (p. 119). 
Y concluía: «Y así no se ha de limitar a cuidar y proveer 
a la enseñanza de los conocimientos ya adquiridos, ya 
vigentes, a la repetición por otra parte necesaria de lo 
conocido, sino que ha de hacer posible que el nuevo 
pensamiento aparezca; ha de suscitar el afán de inves-
tigación y de descubrimiento de todos los dominios; en 
suma, ha de abrir paso al futuro. La democracia tiende 
al futuro.» (p. 122).

Imposible hallar palabras que mejor definan la 
trayectoria de José Luis Abellán y sus convicciones 
democráticas en su aproximación a la vida y obra de 
María Zambrano como pensamiento lúcido al servicio 
de la causa humana. Como patrono de la Fundación 
tiene un lugar perenne entre los estudiosos y entre 
quienes más y mejor han hecho por acercarnos al tes-
timonio vivo de la pensadora que preside el patio del 
Palacio de Beniel. Y llevado a cabo desde la coherencia 
de su propia vida.





Carta de María Zambrano a José Luis Abellán. La Pièce (Francia), 27 de febrero de 1967.


